Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra

(s
(ﬁﬁ\ e-ISSN : 2961-3919
_ D ) p-ISSN : 2962-9896
nl__" K“wn“ Vol. 4, No. 2, Bulan 2025 p.161-175
JURNAL PENGEMBANGAN MASYARAKAT ISLAM DOI ]0’47498/].61”“’41‘2 6300

Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an; Kajian Tafsir Al-Tafsir Al-
Bayani Li Al-Qur’an Al-Karim Karya Binti Al-Syathi’

Denie Ekaputra’, Fadhel Latuapo’

""Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta
!denieekaputra96@gmail.com ? fadhellatuapo7@gmail.com

Abstrak

Penafsiran Al-Qur’an merupakan disiplin keilmuan yang terus berkembang seiring dengan
kebutuhan umat dalam memahami pesan-pesan ilahi secara kontekstual. Salah satu pendekatan yang
menonjol dalam kajian tafsir kontemporer adalah pendekatan semantik, yang menekankan analisis
makna kata dan relasinya dalam struktur bahasa Al-Qur’an. Artikel ini mengkaji karakteristik
semantik dalam penafsiran Al-Qur’an melalui karya alTafsir al-Bayani li alQur’an alKarim karya
Aisyah Abdurrahman Binti al-Syathi’. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengungkap corak,
metode, dan implikasi pendekatan semantik yang digunakan Binti al-Syathi’ dalam memahami ayat-
ayat Al-Qur’an, khususnya pada surah-surah Juz ‘Amma. Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research), dengan menganalisis karya tafsir,
buku-buku linguistik, serta literatur tafsir klasik dan kontemporer yang relevan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa tafsir Binti al-Syathi’ memiliki karakteristik semantik yang kuat, ditandai
dengan penolakan sinonimitas mutlak dalam Al-Qur’an, penekanan pada makna etimologis dan
fungsional lafaz, serta penggunaan pendekatan bayini yang berorientasi sastra dan kebahasaan.
Kesimpulannya, pendekatan semantik dalam alTafsir alBayini memberikan kontribusi penting
dalam memperkaya khazanah tafsir Al-Qur’an dengan menghadirkan pemahaman makna yang lebih
presisi, kontekstual, dan mendalam, sekaligus menegaskan relevansi kajian linguistik dalam studi Al-
Qur’an kontemporer.

Kata Kunci: al Tafsir al Baydni, Binti al-Syathi’, Semantik Al-Qur’an, Tafsir Al-Qur’an.

Abstract

Qur’anic interpretation is a scholarly discipline that continues to develop in response to the growing need to
understand divine messages within their linguistic and contextual frameworks. One significant approach in
contemporary Qur’anic studies is the semantic approach, which emphasizes the analysis of word meanings and
their relationships within the structure of the Qur’anic text. This article examines the semantic characteristics of
Qur’anic interpretation through alTafsir alBayani i alQur’an alKarim by Aisyah Abdurrahman Binti al
Syathi’. The study aims to reveal the interpretive pattern, methodology, and implications of the semantic
approach employed by Bint al-Sydti’, particularly in her interpretation of selected stirahs from Juy ‘Amma. This
research adopts a qualitative method with a library research approach by analyzing primary tafsir texts, linguistic
works, and relevant classical and modern Qur’anic scholarship. The findings indicate that Bint al-Syathi ’s tafsir
is characterized by a strong semantic orientation, reflected in her rejection of absolute synonymy in the Qur’an,
her emphasis on both etymological and functional meanings of lexical items, and her application of the baydni
(literarylinguistic) approach. In conclusion, the semantic method employed in altafsir albayani significantly
enriches Qur’anic exegesis by offering a more precise, contextual, and profound understanding of Qur’anic
meanings, while reaffirming the importance of linguistic analysis in contemporary Qur’anic studies.

Keywords: al Tafsir al-Baydni, Bint al-Syathi’, Qur’anic Semantics, Qur'anic Exegesis.

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 161


mailto:denieekaputra96@gmail.com
mailto:fadhellatuapo7@gmail.com

Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra
Pendahuluan

Al-Qur’an, sebagai sumber utama ajaran Islam, telah menjadi subjek kajian yang luas dan
mendalam bagi para ulama, peneliti, dan pemikir sepanjang sejarah Islam. Penafsiran Al-Qur’an
menjadi salah satu disiplin ilmu yang paling vital dalam memahami dan menginterpretasikan
pesan-pesan ilahi yang terkandung di dalamnya. Salah satu pendekatan dalam penafsiran Al-
Qur’an yang menarik minat adalah pendekatan semantik, yang memberikan penekanan pada
makna-makna kata dan frasa serta hubungannya dengan konteks linguistik, historis, dan budaya.

Dalam konteks ini, kajian tentang karakteristik semantik dalam penafsiran Al-Qur’an
menjadi penting untuk dipahami lebih mendalam. Salah satu karya yang menonjol dalam hal ini
adalah “al-Tafsir al Bayani Li alQur’an al-Karim” yang disusun oleh Aisyah Abdurrahman binti al-
Syathi’. Karya ini memperkenalkan pendekatan yang menggali makna-makna teks Al-Qur’an
melalui analisis semantik, membuka jendela bagi pembaca untuk memahami ayat-ayat suci
tersebut dengan lebih mendalam.

Dalam pendahuluan ini, kita akan membahas relevansi dan pentingnya kajian tentang
karakteristik semantik dalam penafsiran Al-Qur’an, serta merangkum kontribusi yang ditawarkan
oleh karya Aisyah Abdurrahman binti al-Syathi’ dalam hal ini. Dengan demikian, kita akan
memulai perjalanan untuk menjelajahi bagaimana pendekatan semantik dapat memperkaya
pemahaman kita tentang pesan-pesan ilahi yang terkandung dalam Al-Qur’an.

Secara metodologis, penelitian ini termasuk dalam lingkup Library research (metode
kepustakaan), yaitu penulisan dengan mengumpulkan data-data dari Pustaka (Zed, 2004).
Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif, maka jenis data yang diperlukan dan digali
merupakan data berbentuk kualitatif, yaitu data yang berbentuk kata, kalimat, skema dan gambar
(Khori, 2007).

Pembahasan
A. Semantik dalam Al-Qur’an
1. Definisi semantik

Secara etimologis, semantik berasal dari kata Yunani “semaino” yang dalam bahasa Inggris
berarti menandai atau melambangkan. Semainen diartikan maknanya dalam bahasa Yunani. Sema
artinya tanda atau lambang dan semaino artinya tanda atau lambang. Semantik dalam bahasa
Inggris adalah cabang linguistik yang mempelajari makna dan simbol bahasa. Dan dalam bahasa
Indonesia, semantik sering diartikan sebagai cabang ilmu linguistik yang membahas tentang
makna dan simbol suatu bahasa. Linguistik adalah ilmu yang membahas bahasa secara ilmiah,
sedangkan Semantik adalah cabang ilmu linguistik yang mencakup komponen bunyi, tata bahasa,

dan makna (Yanda, 2017).

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 162



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra
Ronnie Cann mengartikan semantik sebagai ilmu yang mempelajari makna dan linguistik

semantik sebagai ilmu yang mempelajari makna yang diungkapkan oleh kata, frasa, dan kalimat
dalam bahasa manusia (Ronnie Cann, 1993). Dan Abdul Chaer mempertegas juga bahwa bahwa
semantik berasal dari kata semantikos, dimana seman berarti simbol dan ticos berarti pengetahuan
(Chaer, 2012). Oleh karena itu, semantik dapat diterjemahkan sebagai ilmu yang berhubungan
dengan simbol. Kata semantikos sendiri berasal dari kata semainein yang berarti “menunjukkan”
atau “menyatakan”. Dalam arti luas dapat diartikan sebagai studi tentang makna. Oleh karena
itu, semantik adalah ilmu yang mempelajari simbol-simbol dan tanda-tanda yang mengungkapkan
makna, hubungan antara satu makna dengan makna lainnya, serta dampaknya terhadap manusia
dan masyarakat. (Suhardi, 2014).

Dari pengertian di atas maka dapat kita artikan semantic adalah sebuah disiplin ilmu yang
masuk dalam bagian linguistic (ilmu kebahasaan), dalam kajiannya membahas tentang tanda,
makna, lambang dan hubungannya dengan manusia pada umumnya.

2. Jenis-jenis semantik dan posisi semantik dalam linguistik

Perbedaan paradigma mengenai jenis makna sangat beragam berdasarkan pola
pemikirannya. Verhar menyederhanakanya menjadi dua jenis semantik (makna), yaitu, makna
leksikal dan makna gramatikal (Nasution, 2017). Pertama, makna leksikal, makna leksikal ialah
makna leksem (dasar) yang terbentuk dengan tidak menggabungkan leksem tersebut dengan
unsur lain, dalam artian makna dasarnya sebuah kata sebelum kata tersebut berubah menjadi
sebuah kalimat. Kedua, makna gramatikal ialah lahirnya sebuah makna setelah leksem bergabung
dengan unsur atau imbuhan lain (Suhardi, 2015).

Posisi semantik dalam linguistik mendapat tempat yang sangat penting dengan mengisi
semua ruang linguistik seperti sintaksis, morfologi, dan fonologi. Dengan demikian dapat kita
simpulkan bahwa semantik memiliki kedudukan yang tinggi di atas tataran lingusitik pada
umumnya. Sebagaimana pada diagram berikut ini (Nasution, 2017):

3. Tautan semantik dalam Al-Qur’an

Tataran Linguistik

Fungsi
—Sintaksis I:Kategori
Peran Semantik
§ —Morfologis Gramatikal
5
: —Fonologis —» Tidak punya semantik tapi
b= berfungsi membedakan
g makna.
@ | Fonetik —" Tidak punya sementik
—Leksikon —" Semantik leksikal.

Gambar Semantik dalam Al-Qur’an

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 163



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra
Al-Qur’an mengandung makna berbeda-beda dan makna kata-kata itu ternyata membentuk

pola tersendiri, yaitu pola tautan semantik. Tautan semantik ini dibagi menjadi lima oleh

kementrian agama RI dalam bukunya “Perubahan makna nomina bahasa Arab dalam Al-Qur’an:

analisis sosiosemantik”. Yang terdiri dari pertama, sinonim, antara lafaz ('; dan S¥ yang
bermakna Bintang. Kedua, antonim, antara lafaz <85 (pergi) dan &5 (pulang). Ketiga, polisemi,
pada lafaz }&f\ yang memiliki beberapa arti (Kafir dengan menyekutukan Allah, Mengingkari,

Kufur nikmat, Lepas tangan). Keempat, homonimi pada lafaz &3} Memiliki beberapa arti yakni

suami, pasangan genetik jenis manusia, pasangan dari segala sesuatu yang berpasangan,

tumbuhan dan Istri. kelima, tadad pada lafaz :,L yang memiliki dua makna yaitu yakin dan ragu-

ragu (Azzuhri, 2012).
4. Sejarah singkat tafsir lughawi

Telah kita ketahui bahwa penafsiran Al-Qur’an telah ada pada masa Nabi dan Nabi sendiri
memiliki hak otoritas menjadi seorang mufassir. Setelah kewafatan beliau maka muncullah
berbagai macam corak tafsir salah satunya ialah tafsir lughawi, salah satu sahabat yang mengawali
tafsiran dengan linguistik ialah Abdullah bin Abbas dengan menjadikan syair sebagai salah satu
sumber penafsiran dalam Al-Qur’an karena ada beberapa orang yang tidak mengetahui makna
atau sinonim kalimat pada saat itu. Pada abad pertama Hijriyah madrasah lughah didirikan oleh
Abdullah bin Abbas, pada abad kedua Hijriyah madrasah lughah didirkan oleh muridnya seperti
ikrima, Mujahid, Said bin Jabar, Thaus dan Atha bin Abi Rabbah, pada abad ketiga Hijriyah
madrasah lughah yang didirikan oleh Abu Zakariah Al-Farra, Abu Ubaidah, Imam al-Jahiz dan
Ibnu Jarir Atthbari. inilah awal mula munculnya pendekatan linguistik dalam tafsir (Mahdy,
2023).

Dalam perkembangan tafsir lughawi Nuruddin membaginya dalam tiga fase, pertama, fase
pembentukan, fase ini para ulama mencoba membentuk fondasi awal bagi tafsir bercoral
linguistik seperti Mugqatil bin Sulaiman yang memakai pendekatan semantik dalam tafsirnya,
Harun bin Musa yang berusaha mengembangkan sebuah kosa kata yan melibatkan sintaksis, dan
Abu Ubaidah yang sering menngunakan pendekatan dengan ilmu balaghah. Kedua, fase
penguatan, pada periode ini yang sangat menonjol untuk menguatkan fondasi awal dengan
kelebihan intelektual bahasanya ialah Zamaksyari, dalam tafsiranya ia sering menggunakan

pendekatan balaghah dan ia juga terkenal sebagai salah satu tokoh yang kaya akan teori-teori ilmu

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 164



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra
bayannya. fase ketiga, fase pembaharuan yang dikenal dengan terobosan baru dalam membuat

metodologi penafsiran linguistik, pada fase ini yang sangat menonjol ialah Amin Al-Khuli dengan
kitabnya Manahij Tajdid, metodologinya menjadi angin segar bagi para pengkaji linguistik dan
sastra hingga saat ini (Maulana, 2022).

B. Biografi singkat Binti al-Syathi’ dan Karya-Karyanya

Nama asli Binti Al-Syathi adalah Aisyah Abdurrahman binti Al-Syathi’ lahir pada tanggal 6
November 1913 di salah satu distrik di Mesir bernama Dumyat, sebelah barat Delta Sungai Nil.
Binti al-Shati lahir dari keluarga muslim yang taat. Ayahnya bernama Muhammad Ali
Abdurrahman dan ibunya bernama Farida Abdussalam Muntasir. Ayahnya adalah salah satu sufi
dan guru teologi di Dumyat (Amin, 1992).

“Binti-Al-Syathi” artinya putri tepian (sungai). Penggunaan nama tersebut dimulai sejak
usianya masih muda, karena ia selalu menikmati membaca dan belajar di tepian Sungai Nil.
Sepanjang karir menulisnya, ia selalu menggunakan nama Binti Al-Syathi”. [a memulai karirnya
sebagai penulis di bidang sastra sejak lama dan sering menulis esai di bidang bahasa dan puisi
sastra. Binti Al-Syathi’ pernah editor majalah wanita al-Nahd}ah al-Nisaiyyah (Majalah
Kebangkitan Wanita) pada tahun 1933(Aisyah Abdurrahman, 1992).

Pendidikannya dimulai dari ayahnya, yang mengajarinya studi agama dan terkadang belajar
menulis, membaca, dan menghafal Al-Quran dari Syekh Morsi dari Subra Bakum sebelum
memulai pendidikan formalnya. la pertama kali memulai pendidikan formal pendidikan Islam
pada tahun 1931, mengikuti pendidikan tsanawiyah pada tahun 1932, dan menerima gelar
sarjana sastra pada tahun 1934. Ia kemudian melanjutkan pendidikannya di Jurusan Bahasa Arab
di Fakultas Adab Universitas Kairo, di mana ia menerima gelar sarjana bahasa Arab pada tahun
1939 dengan predikat Mumtaza. la menerima gelar Master of Arts pada tahun 1941 dan gelar
Doktor Sastra pada tahun 1950 untuk tesisnya yang berjudul * ALGhufran li Abi AL‘Ala AlLMari
(Musadad, 2003).

Ketertarikannya terhadap penelitian tafsir bermula saat ia bertemu dengan Profesor Amin
al-Khuli. Amin al-Khuli merupakan tokoh penting dalam kehidupan Binti al-Syathi’. Beliau
memegang peranan strategis yang sangat mempengaruhi seluruh aspek kehidupan Binti al-
Syathi’. Dia adalah dosen Ulumul Quran dan mengajar Binti al-Syathi’ selama berada di
Universitas Raja Fuad I. Oleh karena itu, tidak menutup kemungkinan pandangan, gagasan, dan
pemikiran Amin al-Khuli, baik dalam bidang sastra maupun dalam bidang Ulumul Qur’an,
mempengaruhi Binti al-Syathi’. Apalagi sejak Amin al-Khuli kelak menjadi suami binti al-Syathi’,
rasa persatuan yang kuat di antara keduanya menjadi inspirasi besar bagi kehidupan binti al-

Syathi’, baik secara intelektual maupun ransum yang diberikan. Pengaruh Amin al-Khuli

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 165



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra

terhadap binti al-Syathi’ dalam bidang tafsir sangat jelas terlihat, sebagaimana Binti al-Syathi’
beberapa kali menyebutkan Amin al-Khuli pada halaman presentasi karyanya. Dia kemudian
menjadi suaminya dan mereka dikaruniai tiga putra, penerus spiritual orang tuanya. Binti Al-
Syathi’ meninggal karena serangan jantung pada Selasa, 1 Desember 1998 dalam usia 85 tahun
(Choiroh, 2023).

Binti al-Syathi’ lahir dari keluarga yang religius dan berintelektual tinggi serta mampu
menghasilkan banyak karya di bidang intelektual. Namun peneliti hanya memasukkan karya-
karya yang relevan dengan kajian Al-Qur’an saja. Pertama: al-Tafsir al-Bayan li al-Qur’an al-Karim
Juz L. Kedua, al-Tafsir Al-Bayan li al-Qur’an al-Karim Juz II. Ketiga, Kitabuna al-Akbar. Keempat,
Magqal fi al-Insan. Kelima, AlFQur’an wa al-Tafsir al-’Asriy. Keenam, al-I'jaz al-Bayani Li al-Qur’an.
Ketujuh, Al-Syakhsiyyah al-Islimiyyah: Dirasah Qur’aniyyah, (Wardah, 2021).

C. Selayang Pandang Tafsir Al-Bayan li Al-Qur’an Al-Karim dan Epistemologinya

Karya al-Tafsir Al-Bayani Li al-Qur’an al-Karim merupakan salah satu karya monumental
Binti al-Syathi’ dalam bidang tafsir, dan wajib dibaca oleh para penggemar kajian al-Quran baik
Timur maupun Barat. Penyusunan buku ini tidak jauh berbeda dengan penyusunan buku-buku
tafsir pada umumnya. Adapun Kitab tafsir al-Bayan pada mulanya merupakan pokok bahasan
perkuliahan yang diberikan Binti al-Syathi’ kepada mahasiswa Fakultas Syariah. Tafsir ini
mempunyai dua jilid, jilid pertama terdiri dari Q.S. al-D}uha, al-Shahr, al-Zalzalah, al-Adiyat, al-
Nazi’at, al-Balad, dan al-Takathur dan diterbitkan pada tahun 1962. Jilid kedua terdiri dari Q.S.
al-‘Alaq, al-Qalam, al-‘Asr, al-Layl, al-Fajr, al-Humazah, dan al-Ma’tin. Tafsir ini hanya memuat 14
surah pendek dari surah ke-30 Al-Quran yang diterbitkan pada tahun 1969. Kedua jilid tersebut
diterbitkan oleh Dar al-Ma’arif di Kairo, Mesir. Dan kini telah diterjemahkan ke dalam bahasa
Indonesia dan diterbitkan oleh Mizan Publishing. Alasan binti Al-Syathi” memilih hanya 14
surah tersebut karena surah-surah tersebut tergolong Makkiyah dan memiliki beberapa
karakteristik material yang bersifat umum serta terdapat dasar-dasar akidah, keimanan dan
ketauhidan (Ramadhani, 2018).

Metode dalam al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-Karim tidak bisa terlepas dari pemikiran
Amin al-Khuli yang merupakan guru sekaligus suaminya. Amin al-Khuli merumuskan dua
metodologi dasar yang seharusnya digunakan dalam proses penafsiran Al-Qur’an, yaitu: pertama,
Kajian seputar Al-Qur’an (Dirasah Md Hjawla AlLQur’an), yang masuk pada kajian ini ialah asbab
alnuzial A-Qur’an, penghimpunannya, Qira’ah dan disiplin ilmu ulumul Qur’an lainnya. Kedua,
Kajian mengenai Al-Qur’an itu sendiri (Dirdsah Ma fi ALQur’an), kajian Al-Qur’an yang berusaha
meneliti leksem kata. Tahap awal yang dilakukan seorang mufasir ialah meneliti entri-linguistik

sebuah lafal yang hendak ditafsirkannya untuk menyeleksi makna etimologis dari yang lain,

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 166



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra
kemudian mengamati makna-makna etimologis entri tersebut, lalu mengurutkan pengertian yang

paling terdahulu atau yang paling dekat dengan masa nabi, hingga ia benar-benar mantap pada
satu pengertian yang diperolehnya melalu proses pengunggulan (tarjih}). Setelah melakukan
penelitian terhadap makna etimologis suatu lafal, dilanjutkan dengan mencari makna fungsional
lafal tersebut dalam Al-Qur’an dengan cara mencari lokasi-lokasi pemakaiannya, kemudian dikaji
dan diteliti untuk menemukan kesimpulan mengenai pemakaian kata tersebut. Dengan begitu,
penafsir bisa sampai pada kedua tataran pemaknaan; dari makna-makna etimologis ke makna
fungsional yang ada dalam Al-Qur’an. Dengan usaha ini, ia bisa melangkah dengan tenang untuk
melakukan penafsiran atas lafal tersebut pada posisinya di dalam ayat yang sedang dijadikan
obyek penafsiran (Ramadhani, 2018).

Dari metode Amin Al-Khuli tersebut Binti Al-Syathi’ menarik intisari dan melahirkan
metode baru pada tafsirnya, diantara metode penafsirannya adalah: Pertama, memakai metode
tematik, dalam artian untuk mengeluarkan dan mendapatkan satu makna dari sebuah kata maka
seorang mufassir harus mengeluarkan derivasi dari kata tersebut, selanjutnya mengumpulkan
semua kata yang serupa dalam ayat atau surah yang lain, jika telah mengumpulkan kata yang sama
secara komprehensif —maka dapat ditemukan titik temu yang mencakup makna secara
keseluruhan. Kedua, surah-surah dan ayatayat tersebut kemudian disusun sesuai dengan
kronologi turunnya wahyu dan memperhatikan konteks kejadian pada saat itu. ketiga, Mencoba
memahami daldldh al-Lafaz}, artinya bahwa seorang mufassir harus dapat mengidentifikasi makna
yang terkandung dalam lafazlafaz Al-Qur’an, apakah Lafaz tersebut dapat dipahami dengan
makna zhahir ataupun mengandung arti mazas dengan berbagai macam klasifikasinya. Setelahnya
di tadabburi dengan hubungan-hubungan kalimat khusus dalam satu surah, setelah itu
mengkorelasikannya dengan hubungan kalimat secara umum dalam Al-Qur’an untuk
mendapatkan arti atau tafsiran yang benar. Keempat, untuk memudahkan pernyatan-pernyataan
yang sulit, seorang mufassir harus berpegang pada makna nash dan semangatnya (magqasid al
syariah), kemudian ditelaah kembali dengan merujuk pada pendapat para mufasir. Namun, hanya
pendapat yang sejalan dengan maksud nash yang bisa diterima, sedang penafsiran yang berbau
paham sektarian, mengandung kisah-kisah israiliyat, mengikuti hawa nafsu, dan takwil yang
berbau bid’ah tidak dijadikan sebagai pegangan (Prayudi, 2023).

Gaya (corak) al-Tafsir al-Bayani li al-Qur’an al-Karim adalah corak sastra (al-manhaj al-adabi),
yang terkenal dengan istilah Bayani, yaitu berupaya menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an dengan
menjelaskan aspek kebahasaan dari pesan-pesan pokok Al-Qur’an tersebut. Penggunaan Manhaj
Adabi karena pelatihannya dan pengaruh kuat dari gurunya (dan suaminya) Amin al-Khuli.

Muhammad Ibrahim Sharif juga menegaskan bahwa Binti al-Syathi’ sedikit mengadopsi

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 167



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra
pendekatan sastra (manhaj adabi) dalam upayanya menafsirkan Al-Qur’an (Syarif, 1989).

Referensi saat menulis tafsirnya menggunakan sumber dari buku tafsir klasik dan modern.
Seperti kitab-kitab tafsir klasik yang digunakannya adalah ‘Jami al-Bayan’ karya al-Thabari, al-
Kasyaf karya al-Zamakhsyari, ‘Mafatih al-Ghayb karya Fakhruddin al-Razi, Tafsir al-Bahr al-Muhit}
karya Abu Hayyan al-Andalusi, dan Tafsir Ghara’ib al-Qur’an wa Ragha’ib al-Furqan yang ditulis
oleh Hasan al-Naysaburi. Adapun tafsir modern yang digunakannya, tafsir tersebut adalah Juz
Amma karya Muhammad Abduh, al-Itqan karya al-Suyuti, dan al-Tibyan fi Aqsam Al-Tafsir karya
Ibn al-Jauzi (Prayudi, 2021).

Kekhasan (karakteristik) tafsir Kitab al-Tafsir al-Bayani Li al-Qur’an al-Karim adalah,
pertama kalinya mengungkapkan makna dibalik sinonim. Kedua, mengungkap keajaiban
banyaknya pengulangan kata dalam Al-Quran. Ketiga, memaknai sumpah dari sudut pandang
baru yang menampilkan muksam bih sebagai selingan, bukan hiasan. Keempat, ia
mengungkapkan rasionalitas antara puisi dan tulisan dan dicirikan oleh keunggulannya
dibandingkan penafsiran lain, terutama dari sudut pandang linguistik dan dalam penafsiran
linguistik dan sastra (Amalia, 2023).

D. Contoh-contoh penafsiran semantik AI-Qur’an Aisyah Abdurrahman Binti al-Syathi’

Secara penafsiran al-Tafsir al-Bayani Li al-Qur’an al-Karim ini, Binti al-Syathi’ tidak
menafsirkan Al-Qur’an secara Komprehensif melainkan hanya dengan mengambil beberapa Q.S.
Al-Qur’an yang terdapat pada juz 30. Adapun contoh penafsiran dari al-Tafsir al-Bayani Li al-
Qur’an al-Karim karya Aisyah Abdurrahman Binti al-Syathi’ sebagai berkut:

1. Q.S. Ad-Dhuha:

(1) s 1 5 (1) ety
Dalam Tafsirnya, Binti al-Syathi’ memberikan penafsiran terkait Q.S. ai—D}uha dengan
mengawali pembahasan mengenai huruf Qasm. Menurut Binti al-Syathi’ Q.S. al-Dhuha ini
dimulai dengan gasam (sumpah) dengan huruf wawu yang pada umumnya adalah gaya bahasa
untuk menjelaskan penalaran inderawi. Keagungan yang tampak dimaksudkan untuk
menciptakan daya tarik yang kuat. sedangkan pemilihan mugsam bih (Objek yang dijadikan
sumpah) dilakukan dengan memperhatikan sifat yang sesuai dengan keadaan. Menelusuri
sumpah-sumpah-sumpah Al-Qur’an seperti yang terdapat dalam Q.S. al-D}uha sebagai ungkapan
lafitah (penarikan perhatian) terhadap suatu gambaran materi yang dapat di indra dan relaitas
yang dapat dilihat sebagai ilustratif sebagai gambaran lain yang maknawi dan sejenis, tidak dapat
dilihat dan di indra (Aisyah Abdurahman, 1997).
Berkenaan dengan makna alDhuha, Aisyah Binti al-Syathi’ secara panjang lebar

menjelaskan berbagai pendapat mufasir sebelumnya, seperti lbn Jarir al-Tabari (al- Thabari, 7%,

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 168



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra
al-Zamakhsyari (al-Zamakhsyari, ' dan berbagai bentuk literasi lainnya yang ia kemukakan

sendiri berdasarkan, temuannya atas pelbagai ayat yang mendukung upaya penafsirannya.
Sebagai bukti bahwa Binti al-Syathi’ menggunakan kecenderungan kebahasaan, ia
meneliti perbedaan pendapat para mufasir di atas tentang makna "waktu Dhuha”. Apakah ia
seluruh siang atau satu saat dari saat-saatnya. Dan "malam ketika dia telah datang" apakah
maknanya datang atau pergi, memuncak, kegelapan, kesunyian. Apabila menurut bahasa lafalnya
mengandung kemungkinan arti lebih dati satu makna, seperti yang dikemukakan para mufasir
tentang lafaz "Dhuha” dan "saja” maka ilmu keindahan bahasa tidak membolehkan kecuali
memberikan satu makna untuk satu magam (tempat) yang dengannya lafal dapat berdiri sendiri,
tidak dengan lainnya. Menurut Binti al-Syathi’ bahasa mendefinisikan Dhuha sebagai waktu
tertentu di siang hari dan dengan itu pula dinamakan shalat Dhuha karena ia dilakukan pada
waktu tersebut (Aisyah Abdurahman, 1997).
2. Q.S. Al-Balad:

A ,2. Lo P s 2]
(¥) s B &F5 (1) A1 3l Y

Menurut Binti al-Syathi’ qasm 14 nafiah dari ayat diatas adalah 1a untuk menafikan qasam.
bukan untuk menekankan keberadaanya. Dikarenakan “Negeri ini tidak digunakan untuk
bersumpah, karena penduduknya telah melakukan perbuatan-perbuatan yang mengakibatkan
kehormatannya terlepas (Aisyah Abdurahman, 1997). Pada saat itu penduduknya menghina dan
melanggar kehormatan Nabi Muhammad Saw. Sedangkan sumpah tersebut adalah untuk sebuah
penghormatan, maka konteksnya bersebarangan, mugsam bih yang dimaksud adalah sebuah
tempat yang dihormati, berarti yang dimaksud disini adalah 14 nafiah dan bukan taukid
(penguat). Binti al-Syathi’ mengutip pendapat ini argumentasi Imam Abu Hayyan (Aisyah
Abdurahman, 1997).

Al-Makky sepemikiran dengan Binti al-Syathi’ bahwa (i.«;é)\ v mengacu pada makna secara

harfiah yaitu makna aslinya; “Sebelum kamu meninggalkan negeri ini, saya tidak mau bersumpah
lagi karena kamu tidak lagi tinggal di sana.” (Hamka, 1982). Hamka memberikan penjelasan
serupa, mengklaim bahwa 14 nafiah yang digunakan dalam kata qasam, sebenarnya adalah “Saya
tidak bersumpah”. Beliau mengadopsi argumentasi Imam al-Syaukaniy pada kitab Fath alQadir,
yang berkesimpulan bahwa huruf 14, yang menunjukkan makna “tidak” atau “jangan” adalah
hjarf al-ziidah, yang tidak memiliki makna penting dalam struktur ini (Hamka, 1982).

Hal ini berbeda dengan pendapat Quraish Shihab yang menegaskan bahwa 1a disini
adalah 1a ziyAdah. Menurutnya, kata 1a dapat diartikan mengingkari apa pun yang telah

disebutkan. Kata la juga dapat meniadakan sesuatu yang sudah terjadi atau yang tersirat ketika

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 169



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra
pengucapan. Dalam hal ini, kata tersebut berhenti pada huruf 14, yang menunjukkan bahwa tidak

ada yang tersirat, seperti penyangkalan bahwa kebangkitan tidak akan terjadi. Pernyataan “Saya
bersumpah demi kota ini bahwa itu harus terjadi” kemudian dinyatakan: Aku benar-benar
bersumpah demi kota (Shihab, 2002).

Senada dengan Ibnu Asyur, yang berpendapat bahwa pencantuman huruf 1a dalam kata
“agsamu” sebagai bentuk mubalaghah pada keagungan topik sumpahnya, itulah yang dimaksud
dengan gasam dengan menggunakan huruf 1A nafiah (Tahir, 1965). Sependapat dengan Sayyid
Quthb, ketika menafsirkan awal surah al-Balad, bahwa qasam 14 nafiah yang berarti menguatkan
mugsam bih (objek yang dijadikan sumpah) bukan sebagai Nafyu. Karena Allah memuliakan Nabi
Muhammad Saw maka Allah berfirman “aku benar-benar bersumpah dengan kota ini (Mekkah)”
yang menunjukkan kehormatan, kebesaran dan keagungan kota Mekkah tersebut (Quthb, 2001).

Banyak penafsir berpendapat bahwa gasam berfungsi untuk menegaskan firman Allah
jika terdapat pada kalam-Nya. Sebagaimana definisi gasam sendiri, yaitu “kalimat untuk
menggabungkan dan memperkuat suatu berita”, dan hal ini disanggah oleh Binti al-Syathi, beliau
berpendapat bahwa kata gasam dalam firman-Nya dapat menjadi penguat dan penafian.
Keseluruhannya dapat terlihat dari mugsam bih yang dianggap sebagai sumpah.

Argumen Binti al-Syathi’ saat mengemukakan paham dari 1a nafiah dalam awal surah al-
Balad adalah untuk menafyukan gasam bukan untuk memperkuat gasam tersebut. Berikut
argumentasiya: Pertama, pelanggaran penduduk kota Mekkah terhadap kemuliaan Nabi
Muhammad SAW di Negeri suci (Makkah). Kedua, pada ayat kedua, makna kata hillun berarti
Allah membolehkan nabi Muhammad untuk menentukan Makkah beserta penduduk kota
tersebut sesuai kehendak beliau. Ketiga, argumentasi bahwa hilllun bermakna al-ihlal lawan dari
al-ihram. Keempat, argumentasi bahwa kata tersebut bersumber dari kata al-hultl dengan makna
al-giyAimah (menetap).

Selanjutnya Binti al-Syathi’ menjelaskan tentang penggunaan kata agsama dalam surah
al-Balad. Kata agsama dan khalafa dalam kamus dan oleh beberapa mufassir dianggap sebagai
sinonim. Binti al-Syathi menolak pandangan tersebut dengan menyatakan bahwa, kata tersebut
bukan sinonim karena kata Khalafa yang disebutkan sebanyak 13 kali dalam Al-Quran semuanya
menunjukkan sumpah palsu yang selalu dilanggar. Sedangkan kata agsama pada dasarnya
digunakan untuk menunjuk pada jenis sumpah sejati yang tidak pernah diniatkan untuk
dilanggar. Binti al-Syathi’ berkesimpulan bahwa satu kata hanya memberikan satu arti dalam satu
tempat dan tidak ada kata yang dapat mengantinya sekalipun kata itu berasal dari dari akar kata
yang sama. Analisis ini berimplikasi pada pandangan Binti al-Syathi yang menolak adanya

sinonim kata dalam Al-Quran. Ia benar-benar percaya bahwa esensi dan keindahan makna suatu

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 170



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra

kata akan hilang jika terdapat muradifnya. Bagi Binti al-Syathi’ teori sinonimitas tidak dapat
diaplikasikan pada konteks gaya kesusastraan Arab yang tinggi (Boulatta, 1974).
3. Q.S. Al”Asr:

(Y) 23 o S & (1) Fadls

Z

Sebagai pembuka penafsirannya, ia menyebutkan bahwa Q.S. al’Ashr dikategorikan
sebagai surah Makiyyah (pra-hijrah) dan surah ke-13 berdasarkan kronologis turunnya Al-Qur’an
(tartib al-nuzal). Selanjutnya, Ia mulai menafsirkan makna al-’Ashr. Ia memulai dari makna

etimologi kebahasaan. Secara bahasa al’Ashr berarti tekanan untuk mengeluarkan sesuatu.
Orang-orang Arab menggunakan kata ini secara hakikat untuk perasan anggur sl 2% dan

lainnya. Sedangkan secara majaz, kata ini digunakan untuk menunjukkan pembatasan atau

pengurungan. Selain itu, kata ini juga digunakan untuk menekan sesuatu sehingga keluar air atau
minyak darinya (Aisyah Abdurrahman, 1997).

Setelah ditemukannya secara jelas makna etimologi kebahasaan, Binti al-Syathi’

melanjutkan dengan makna kontekstual dalam Al-Qur’an. Al-Qur’an menggunakan kata jexl

untuk makna “perasan”, terdapat dalam Q.S. Yusuf ayat 36:

\

—n
\(;-'
R

(Aku memeras anggur) \j} }30-9

Yusuf Ayat 49:

(Dan pada masa itu mereka memeras (anggur)) (2 °\) ﬁ/)jj.«/d-xj 43y ...

Dalam ayat yang lain, ALQur’an menggunakan kata yang sama dalam bentuk <l

untuk menunjukkan awan yang menampung air, karena awan tersebut seperti diperas saat

menurunkan air hujan, yaitu terdapat dalam Q.S. al-Naba’ ayat 14:

(1 ¢) B85 1% it o U5
Setelah melihat pemaknaannya dari aspek bahasa, baik yang digunakan oleh orang-orang arab
maupun yang digunakan dalam Al-Qur’an, Binti al-Syathi’ mulai memfokuskan kajiannya dalam
pemaknaan kata al-’Ashr dalam Q.S. al’Ashr menurut para ulama tafsir. Beliau memaparkan
pendapat-pendapat para ulama tafsir seperti Imam al-Tabari, al-Zamakhsyari, Abu Hayyan, Syekh
Muhammad ‘Abduh, Fakhruddin al-Razi, al-Naisaburi, dan Ibnu Qayyim al-Jayziyyah. Adapun
pendapat yang paling rajih bahwa makna dari al-’Ashr dalam ayat ini adala masa (Aisyah

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 171



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra

Abdurrahman, 1997).
Menurut Binti al-Syathi’, Allah bersumpah dengan masa karena begitu pentingnya bagi

manusia untuk menjaga waktu. Bahkan, al-Razi dalam tafsirnya Mafatih alGhaib menjelaskan

enam pembahasan mengenai keagungannya masa dan waktu. Kata j2%) berarti masa, karena

banyaknya tekanan, kesulitan dan cobaan di tengah masa hidup manusia. Ia harus memeras
tenaga dan fikirannya agar mampu melewati masa tersebut.
Setelah Allah bersumpah dengan masa, selanjutnya Allah mengabarkan kepada manusia

pada ayat berikutnya:

(Y) o5 S &y

Binti al-Syathi’ memulai penafsiran ayat ini dengan pendapat-pendapat para ulama
mengenai makna al-Insin. Apakah alif lam dalam kata al-Insin itu menunjukkan keumuman
jenisnya sebagai manusia atau khusus kepada suatu golongan manusia dari kaum musyrikin, yaitu
al-Walid bin al-Mughirah, al’Ail, dan al-Aswad bin ‘Abdul Mutallib? (Aisyah Abdurrahman,
1997).

Namun, Binti al-Syathi’ tetap memegang prinsipnya, yaitu al-’Ibrah bi Umtim al-Lafz} La
bi Khushush al-Sabab, maka keumuman lafaznya menunjukkan semua golongan manusia tanpa
terkecuali (Aisyah Abdurrahman, 1997). Jadi, manusia yang merugi dalam ayat ini adalah seluruh
manusia. Selanjutnya ia mulai meneliti makna manusia dalam Al-Qur’an. Menurutnya, makna
kata al-Insin itu berbeda dengan kata al-Nas dan al-lns dalam Al-Qur’an. Kata al-Nas itu
menunjukkan kepada seluruh jenis manusia tanpa terkecuali. Binti Syathi’ memberikan tiga
contoh ayat Al-Qur’an tentang pemaknaan ini, yaitu Q.S. al-Hujurat: 13, al-Ra’d: 17, al-Hasyr:
21.

Sedangkan lafaz allns terdapat 18 tempat dalam Al-Qur’an, yang selalu
disandingkan dengan al-Jin. Hal ini bertujuan untuk menunjukkan bahwa manusia itu berbeda
dengan jin. Manusia memiliki sifat lembut dan santun berbeda dengan jin yang memiliki sifat
kasar dan keras (Aisyah Abdurrahman, 1997). Sedangkan al-Insan disebutkan dalam Al-Qur’an
sebanyak 65 kali, yang semuanya menunjukkan kepada manusia yang diberikan tanggung jawab
dan tugas, diberikan ujian dan cobaan berupa kebaikan dan keburukan, diberikan ilmu,
penjelasan dan diberikan kemampuan untuk berdebat dengan yang lain. Dari sini bisa
disimpulkan bahwa lafaz al-Insan dalam Q.S. al-’Ashr itu menunjukkan kepada manusia yang
memiliki beban, tugas dan tanggung jawab secara individual dan sosial Masyarakat (Aisyah
Abdurrahman, 1997).

Selanjutnya, Binti al-Syathi’ meneliti makna al-Khusyr yang secara etimologi

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 172



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra
berarti lawan dari untung. Namun, kemudian kata ini beralih dalam istilah keagamaan untuk

menunjukkan makna sesat dari kebenaran. Setelah mendapatkan makna kata al-Khus yang
tersebar dalam Al-Qur’an, Binti al-Syathi’ menyimpulkan bahwa makna kata al-Khus dalam Q.S.
al’Ashr adalah melepaskan diri dari bebannya sebagai manusia dan tidak memiliki tanggung
jawab dalam menjalankan tugas-tugasnya sebagai manusia di muka bumi ini (Aisyah
Abdurrahman, 1997).

Kesimpulan
Dalam kajian tentang karakteristik semantik dalam penafsiran Al-Qur’an, terutama

melalui al-Tafsir al-Bayani Li al-Qur’an al-Karim karya Aisyah Abdurrahman Binti al-Syathi’, dapat
disimpulkan bahwa pendekatan semantik memberikan kontribusi yang signifikan dalam
memperluas pemahaman terhadap teks suci Islam tersebut. Melalui analisis semantik, penafsir
dapat mengungkapkan makna-makna yang tersembunyi di balik kata-kata Al-Qur’an,
mengaitkannya dengan konteks linguistik, historis, dan budaya saat wahyu diturunkan.

Penafsiran semantik memungkinkan para pembaca Al-Qur’an untuk lebih mendalam
memahami pesan-pesan yang terkandung dalam setiap ayat, menggali lapisan-lapisan makna yang
kompleks dan multidimensional. Dengan demikian, pendekatan semantik menjadi alat penting
dalam menjawab tantangan interpretasi yang muncul akibat perbedaan bahasa dan konteks
budaya antara masa lalu dan masa kini.

Namun demikian, penafsiran semantik juga menghadapi sejumlah permasalahan,
termasuk kompleksitas dalam menentukan makna kata dan frasa dalam konteks Al-Qur’an yang
seringkali kompleks dan terkait erat dengan bahasa Arab klasik. Selain itu, risiko reduksionisme
semantik juga perlu diwaspadai, di mana fokus terlalu berat pada analisis linguistik dapat
mengaburkan dimensi spiritual dan transendental dari Al-Qur’an.

Dengan menyadari tantangan-tantangan tersebut, penafsir semantik dituntut untuk
memadukan pendekatan semantik dengan pemahaman yang lebih luas tentang konteks Al
Qur’an, termasuk pemahaman tentang budaya, sejarah, dan tata nilai Islam secara keseluruhan.
Dengan demikian, penafsiran semantik dapat memberikan kontribusi yang berharga dalam
memperkaya pemahaman umat Islam terhadap ajaran dan nilai-nilai Al-Qur’an, sehingga mampu
menginspirasi pemikiran dan perilaku yang sesuai dengan ajaran Islam dalam konteks

kontemporer.

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 173



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra
DAFTAR PUSTAKA

Abdurahman, Aisyah. 1986. ‘Ala alJisr Bayna al-Hayah wa alMawt: Sirah Zdtiyyah, Kairo: Al-
Hay’ah al-Mishriyyah al’Ammah Li al-Kitab.

Abdurahman, Aisyah. 1997. al Tafsir al-Bayani li alQur’an al-Karim, Dar al-Ma’arif.

al-Thabari, Muhammad. 1988. Jami al-Bayan Fi al- Ta’wil alQur’an, Beirut: Dar Al-Fikr.

al-Zamakhsyari, Mahmud bin Umar. 2014. al-Kasyaf ‘an Haqd’iq al- Tanzil wa ‘Uyin al-Ta'wil Fi
Wujih al- Ta'wil, Kairo: Dar al-Fikr.

Amalia, Nabila Nailil et al. 2023. “Tafsiran Lafaz Khusyu’ Perspektif Aisyah Binti Syathi’
(Tinjauan Kitab Al-Tafsir al-Bayani Lil Qur’anil Karim)”, Jurnal ALFahmu (2)2.

Amin, Muhammad. 1992. A Study of Binti al-Syathi’ Exegesis, Kanada: Mcgill.

Azzuhri, Muhandis, et al. 2012. Perubahan Makna Nomina Bahasa Arab dalam AlQur’an: Analisis
Sosiosemantik, Jakarta: Kementerian Agama Republik Indonesia.

Boullata, Issa ]. 1974. “Modern Qur’anic Exegesis; A Study of Binti Syathi’s Method”, The Muslim
World, (17) 4.

Cann, Ronnie. 1993. Formal Semantics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press.

Chaer, Abdul. 2012. Linguistik Umum. Jakarta: Rineka Cipta.

Choiroh, Wahyuni Nuryatul. 2023. “Tafsir Linguistik Binti Syathi’: Studi Atas Pendekatan
linguistik dalam Kitab Tafsir Al-Tafsir Al-Bayani Li Al-Qur’an Al-Karim,” Jurnal AlMustafid,
(2) 1.

Hamka. 1982. Tafsir al-Azhar, Jakarta: Pustaka Panjimas.

Khoiri, Nur. 2007. Model dan Jenis Penelitian, Jepara: INISNU.

Mahdy, Widyanto Naufal. 2023. “Tafsir Lughawi dalam perspektif Sejarah”, Jurnal Iman dan
Spritual (3) 2.

Maulana, M. Fariz, dan M. Rijal Maulana. 2022. “Kajian Historitas Tafsir Lughawi,” Jurnal Iman
dan Spritual (2) 2.

Mestika, Zed. 2004. Metode Penelitian Kepustakaan, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.

Musadad, Endad. 2003. “Metode Tafsir Binti Al-Syathi: Analisis Surah Al-Dluha” dalam jurnal
AlQalam (20) 98.

Nasution, Sakholid. 2017. Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi.

Prayudi, Retno, dan Abd Hamid. 2023. Wanita Ahli Tafsir Abad Modern: Sebuah Revolusi Besar dari
Kesarjanaan Kaum Hawa. Sukabumi: Haura Utama.

Quthb, Sayyid. 2001. Tafsir fi Dzilalil Qur’an, Jakarta: Gema Insan.

Ramadhani, Wali. 2018. “Binti Al-Syathi’ Dan Penafsirannya Terhadap Q.S. Al-Ashr Dalam

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 174



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an
Denie Ekaputra
Kitab At-Tafsir Al-Bayani lil Qur’an,” Jurnal AtTibyan (3) 2.

Shihab, M. Quraish. 2002. Tafsir alMishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian AlQur'an, Jakarta:
Lentera Hati.

Suhardi, 2015. Dasar-Dasar Ilmu Semantik, Yogyakarta: Ar-Ruzz Media.

Syamsuddin, Sahiron. 1998. An Examination of Binti alSyathi’s Method of Interpreting the Qur’an,
Montreal: Institute of Islamic Studies McGill University.

Syarif, Muhammad Ibrahim. 1989. Ittijahat al- Tajdid fi Tafsir alQur’an al-Karim fi Mishr fi alQarn
al-‘Isyrin, Kuwait.: al-Muslim al-Mu’asir.

Tahir, Muhammad. 1965. Tafsir al- Tahrir wa al- Tanwir, Beirut: Dar al-Shadr.

Wardah, Muhammad, et al. 2021. Telaah Kitab Tafsir, Tangerang Selatan: Sejahtera Kita.

Yanda, Diyan Permata, dan Dina Ramadhanti. 2017. Pengantar Kajian Semantik, Sleman: Budi

Utama.

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam
Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 175



