
Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 161 

 

 

 
 

Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an; Kajian Tafsir Al-Tafsîr Al-
Bayânî Li Al-Qur’an Al-Karîm Karya Binti Al-Syathi’ 

  
Denie Ekaputra1, Fadhel Latuapo2 

1,2Mahasiswa Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta 
1denieekaputra96@gmail.com 2 fadhellatuapo7@gmail.com  

 

Abstrak 
Penafsiran Al-Qur’an merupakan disiplin keilmuan yang terus berkembang seiring dengan 
kebutuhan umat dalam memahami pesan-pesan ilahi secara kontekstual. Salah satu pendekatan yang 
menonjol dalam kajian tafsir kontemporer adalah pendekatan semantik, yang menekankan analisis 
makna kata dan relasinya dalam struktur bahasa Al-Qur’an. Artikel ini mengkaji karakteristik 
semantik dalam penafsiran Al-Qur’an melalui karya al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’an al-Karîm karya 
Aisyah Abdurrahman Binti al-Syathi’. Tujuan penelitian ini adalah untuk mengungkap corak, 
metode, dan implikasi pendekatan semantik yang digunakan Binti al-Syathi’ dalam memahami ayat-
ayat Al-Qur’an, khususnya pada surah-surah Juz ‘Amma. Penelitian ini menggunakan metode 
kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan (library research), dengan menganalisis karya tafsir, 
buku-buku linguistik, serta literatur tafsir klasik dan kontemporer yang relevan. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa tafsir Binti al-Syathi’ memiliki karakteristik semantik yang kuat, ditandai 
dengan penolakan sinonimitas mutlak dalam Al-Qur’an, penekanan pada makna etimologis dan 
fungsional lafaz, serta penggunaan pendekatan bayânî yang berorientasi sastra dan kebahasaan. 
Kesimpulannya, pendekatan semantik dalam al-Tafsîr al-Bayânî memberikan kontribusi penting 
dalam memperkaya khazanah tafsir Al-Qur’an dengan menghadirkan pemahaman makna yang lebih 
presisi, kontekstual, dan mendalam, sekaligus menegaskan relevansi kajian linguistik dalam studi Al-
Qur’an kontemporer. 

Kata Kunci: al-Tafsîr al-Bayânî, Binti al-Syathi’, Semantik Al-Qur’an, Tafsir Al-Qur’an. 

Abstract 
Qur’anic interpretation is a scholarly discipline that continues to develop in response to the growing need to 
understand divine messages within their linguistic and contextual frameworks. One significant approach in 
contemporary Qur’anic studies is the semantic approach, which emphasizes the analysis of word meanings and 
their relationships within the structure of the Qur’anic text. This article examines the semantic characteristics of 
Qur’anic interpretation through al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’an al-Karîm by Aisyah Abdurrahman Binti al-
Syathiʾ. The study aims to reveal the interpretive pattern, methodology, and implications of the semantic 
approach employed by Bint al-Syāṭiʾ, particularly in her interpretation of selected sūrahs from Juz ʿAmma. This 
research adopts a qualitative method with a library research approach by analyzing primary tafsîr texts, linguistic 
works, and relevant classical and modern Qur’anic scholarship. The findings indicate that Bint al-Syathiʾ’s tafsîr 
is characterized by a strong semantic orientation, reflected in her rejection of absolute synonymy in the Qur’an, 
her emphasis on both etymological and functional meanings of lexical items, and her application of the bayânî 
(literary-linguistic) approach. In conclusion, the semantic method employed in al-tafsîr al-bayânî significantly 
enriches Qur’anic exegesis by offering a more precise, contextual, and profound understanding of Qur’anic 
meanings, while reaffirming the importance of linguistic analysis in contemporary Qur’anic studies. 

Keywords: al-Tafsîr al-Bayânî, Bint al-Syathi’, Qur’anic Semantics, Qur’anic Exegesis. 

 

 

 

e-ISSN : 2961-3919 

p-ISSN : 2962-9896 

Vol. 4, No. 2, Bulan 2025 p.161-175 

DOI 10.47498/jau.v4i2.6300 

 

mailto:denieekaputra96@gmail.com
mailto:fadhellatuapo7@gmail.com


Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 162 

 

 

Pendahuluan 

Al-Qur’an, sebagai sumber utama ajaran Islam, telah menjadi subjek kajian yang luas dan 

mendalam bagi para ulama, peneliti, dan pemikir sepanjang sejarah Islam. Penafsiran Al-Qur’an 

menjadi salah satu disiplin ilmu yang paling vital dalam memahami dan menginterpretasikan 

pesan-pesan ilahi yang terkandung di dalamnya. Salah satu pendekatan dalam penafsiran Al-

Qur’an yang menarik minat adalah pendekatan semantik, yang memberikan penekanan pada 

makna-makna kata dan frasa serta hubungannya dengan konteks linguistik, historis, dan budaya. 

Dalam konteks ini, kajian tentang karakteristik semantik dalam penafsiran Al-Qur’an 

menjadi penting untuk dipahami lebih mendalam. Salah satu karya yang menonjol dalam hal ini 

adalah “al-Tafsîr al-Bayânî Li al-Qur’an al-Karîm” yang disusun oleh Aisyah Abdurrahman binti al-

Syathi’. Karya ini memperkenalkan pendekatan yang menggali makna-makna teks Al-Qur’an 

melalui analisis semantik, membuka jendela bagi pembaca untuk memahami ayat-ayat suci 

tersebut dengan lebih mendalam. 

Dalam pendahuluan ini, kita akan membahas relevansi dan pentingnya kajian tentang 

karakteristik semantik dalam penafsiran Al-Qur’an, serta merangkum kontribusi yang ditawarkan 

oleh karya Aisyah Abdurrahman binti al-Syathi’ dalam hal ini. Dengan demikian, kita akan 

memulai perjalanan untuk menjelajahi bagaimana pendekatan semantik dapat memperkaya 

pemahaman kita tentang pesan-pesan ilahi yang terkandung dalam Al-Qur’an. 

Secara metodologis, penelitian ini termasuk dalam lingkup Library research (metode 

kepustakaan), yaitu penulisan dengan mengumpulkan data-data dari Pustaka (Zed, 2004). 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif, maka jenis data yang diperlukan dan digali 

merupakan data berbentuk kualitatif, yaitu data yang berbentuk kata, kalimat, skema dan gambar 

(Khori, 2007). 

Pembahasan 

A. Semantik dalam Al-Qur’an 

1. Definisi semantik 

Secara etimologis, semantik berasal dari kata Yunani “semaino” yang dalam bahasa Inggris 

berarti menandai atau melambangkan. Semainen diartikan maknanya dalam bahasa Yunani. Sema 

artinya tanda atau lambang dan semaino artinya tanda atau lambang. Semantik dalam bahasa 

Inggris adalah cabang linguistik yang mempelajari makna dan simbol bahasa. Dan dalam bahasa 

Indonesia, semantik sering diartikan sebagai cabang ilmu linguistik yang membahas tentang 

makna dan simbol suatu bahasa. Linguistik adalah ilmu yang membahas bahasa secara ilmiah, 

sedangkan Semantik adalah cabang ilmu linguistik yang mencakup komponen bunyi, tata bahasa, 

dan makna (Yanda, 2017). 



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 163 

 

 

Ronnie Cann mengartikan semantik sebagai ilmu yang mempelajari makna dan linguistik 

semantik sebagai ilmu yang mempelajari makna yang diungkapkan oleh kata, frasa, dan kalimat 

dalam bahasa manusia (Ronnie Cann, 1993). Dan Abdul Chaer mempertegas juga bahwa bahwa 

semantik berasal dari kata semantikos, dimana seman berarti simbol dan ticos berarti pengetahuan 

(Chaer, 2012). Oleh karena itu, semantik dapat diterjemahkan sebagai ilmu yang berhubungan 

dengan simbol. Kata semantikos sendiri berasal dari kata semainein yang berarti “menunjukkan” 

atau “menyatakan”. Dalam arti luas dapat diartikan sebagai studi tentang makna. Oleh karena 

itu, semantik adalah ilmu yang mempelajari simbol-simbol dan tanda-tanda yang mengungkapkan 

makna, hubungan antara satu makna dengan makna lainnya, serta dampaknya terhadap manusia 

dan masyarakat. (Suhardi, 2014). 

Dari pengertian di atas maka dapat kita artikan semantic adalah sebuah disiplin ilmu yang 

masuk dalam bagian linguistic (ilmu kebahasaan), dalam kajiannya membahas tentang tanda, 

makna, lambang dan hubungannya dengan manusia pada umumnya. 

2. Jenis-jenis semantik dan posisi semantik dalam linguistik 

Perbedaan paradigma mengenai jenis makna sangat beragam berdasarkan pola 

pemikirannya. Verhar menyederhanakanya menjadi dua jenis semantik (makna), yaitu, makna 

leksikal dan makna gramatikal (Nasution, 2017). Pertama, makna leksikal, makna leksikal ialah 

makna leksem (dasar) yang terbentuk dengan tidak menggabungkan leksem tersebut dengan 

unsur lain, dalam artian makna dasarnya sebuah kata sebelum kata tersebut berubah menjadi 

sebuah kalimat. Kedua, makna gramatikal ialah lahirnya sebuah makna setelah leksem bergabung 

dengan unsur atau imbuhan lain (Suhardi, 2015). 

Posisi semantik dalam linguistik mendapat tempat yang sangat penting dengan mengisi 

semua ruang linguistik seperti sintaksis, morfologi, dan fonologi. Dengan demikian dapat kita 

simpulkan bahwa semantik memiliki kedudukan yang tinggi di atas tataran lingusitik pada 

umumnya. Sebagaimana pada diagram berikut ini (Nasution, 2017): 

3. Tautan semantik dalam Al-Qur’an 

Gambar Semantik dalam Al-Qur’an 



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 164 

 

 

Al-Qur’an mengandung makna berbeda-beda dan makna kata-kata itu ternyata membentuk 

pola tersendiri, yaitu pola tautan semantik. Tautan semantik ini dibagi menjadi lima oleh 

kementrian agama RI dalam bukunya “Perubahan makna nomina bahasa Arab dalam Al-Qur’an: 

analisis sosiosemantik”. Yang terdiri dari pertama, sinonim, antara lafaz نَجْم dan كجوكْجب yang 

bermakna Bintang. Kedua, antonim, antara lafaz َبجَهجَذج  (pergi) dan َعجَججَرج  (pulang). Ketiga, polisemi, 

pada lafaz َُاجلْكُفْر yang memiliki beberapa arti (Kafir dengan menyekutukan Allah, Mengingkari, 

Kufur nikmat, Lepas tangan). Keempat, homonimi pada lafaz  َزجوْج Memiliki beberapa arti yakni 

suami, pasangan genetik jenis manusia, pasangan dari segala sesuatu yang berpasangan, 

tumbuhan dan Istri. kelima, tadad pada lafaz  َظجَن yang memiliki dua makna yaitu yakin dan ragu-

ragu (Azzuhri, 2012). 

4. Sejarah singkat tafsir lughawi 

Telah kita ketahui bahwa penafsiran Al-Qur’an telah ada pada masa Nabi dan Nabi sendiri 

memiliki hak otoritas menjadi seorang mufassir. Setelah kewafatan beliau maka muncullah 

berbagai macam corak tafsir salah satunya ialah tafsir lughawi, salah satu sahabat yang mengawali 

tafsiran dengan linguistik ialah Abdullah bin Abbas dengan menjadikan syair sebagai salah satu 

sumber penafsiran dalam Al-Qur’an karena ada beberapa orang yang tidak mengetahui makna 

atau sinonim kalimat pada saat itu. Pada abad pertama Hijriyah madrasah lughah didirikan oleh 

Abdullah bin Abbas, pada abad kedua Hijriyah madrasah lughah didirkan oleh muridnya seperti 

ikrima, Mujahid, Said bin Jabar, Thaus dan Atha bin Abi Rabbah, pada abad ketiga Hijriyah 

madrasah lughah yang didirikan oleh Abu Zakariah Al-Farra, Abu Ubaidah, Imam al-Jahiz dan 

Ibnu Jarir At-thbari. inilah awal mula munculnya pendekatan linguistik dalam tafsir (Mahdy, 

2023). 

Dalam perkembangan tafsir lughawi Nuruddin membaginya dalam tiga fase, pertama, fase 

pembentukan, fase ini para ulama mencoba membentuk fondasi awal bagi tafsir bercoral 

linguistik seperti Muqatil bin Sulaiman yang memakai pendekatan semantik dalam tafsirnya, 

Harun bin Musa yang berusaha mengembangkan sebuah kosa kata yan melibatkan sintaksis, dan 

Abu Ubaidah yang sering menngunakan pendekatan dengan ilmu balaghah. Kedua, fase 

penguatan, pada periode ini yang sangat menonjol untuk menguatkan fondasi awal dengan 

kelebihan intelektual bahasanya ialah Zamaksyari, dalam tafsiranya ia sering menggunakan 

pendekatan balaghah dan ia juga terkenal sebagai salah satu tokoh yang kaya akan teori-teori ilmu 



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 165 

 

 

bayannya. fase ketiga, fase pembaharuan yang dikenal dengan terobosan baru dalam membuat 

metodologi penafsiran linguistik, pada fase ini yang sangat menonjol ialah Amin Al-Khuli dengan 

kitabnya Manahij Tajdid, metodologinya menjadi angin segar bagi para pengkaji linguistik dan 

sastra hingga saat ini (Maulana, 2022). 

B. Biografi singkat Binti al-Syathi’ dan Karya-Karyanya 

Nama asli Binti Al-Syathi adalah Aisyah Abdurrahman binti Al-Syathi’ lahir pada tanggal 6 

November 1913 di salah satu distrik di Mesir bernama Dumyat, sebelah barat Delta Sungai Nil. 

Binti al-Shati lahir dari keluarga muslim yang taat. Ayahnya bernama Muhammad Ali 

Abdurrahman dan ibunya bernama Farida Abdussalam Muntasir. Ayahnya adalah salah satu sufi 

dan guru teologi di Dumyat (Amin, 1992). 

“Binti-Al-Syathi’’ artinya putri tepian (sungai). Penggunaan nama tersebut  dimulai sejak 

usianya masih muda, karena ia selalu menikmati membaca dan belajar di tepian Sungai Nil. 

Sepanjang karir menulisnya, ia selalu menggunakan nama Binti Al-Syathi’’. Ia memulai karirnya 

sebagai penulis di bidang sastra sejak lama dan sering menulis esai di bidang bahasa dan puisi 

sastra. Binti Al-Syathi’ pernah editor majalah wanita al-Nahd}ah al-Nisâiyyah (Majalah 

Kebangkitan Wanita) pada tahun 1933(Aisyah Abdurrahman, 1992). 

Pendidikannya dimulai dari ayahnya, yang mengajarinya studi agama dan terkadang belajar 

menulis, membaca, dan menghafal Al-Quran dari Syekh Morsi dari Subra Bakum sebelum 

memulai pendidikan formalnya. Ia pertama kali memulai pendidikan formal pendidikan Islam 

pada tahun 1931, mengikuti pendidikan tsanawiyah pada tahun 1932, dan menerima gelar 

sarjana sastra pada tahun 1934. Ia kemudian melanjutkan pendidikannya di Jurusan Bahasa Arab 

di Fakultas Adab Universitas Kairo, di mana ia menerima gelar sarjana bahasa Arab pada tahun 

1939 dengan predikat Mumtaza. Ia menerima gelar Master of Arts pada tahun 1941 dan gelar 

Doktor Sastra pada tahun 1950 untuk tesisnya yang berjudul `Al-Ghufrân li Abî Al-‘Alâ Al-Mârî 

(Musadad, 2003). 

Ketertarikannya terhadap penelitian tafsir bermula saat ia bertemu dengan Profesor Amin 

al-Khuli. Amin al-Khuli merupakan tokoh penting dalam kehidupan Binti al-Syathi’. Beliau 

memegang peranan strategis yang sangat mempengaruhi seluruh aspek kehidupan Binti al-

Syathi’. Dia adalah dosen Ulumul Quran dan mengajar Binti al-Syathi’ selama berada di 

Universitas Raja Fuad I. Oleh karena itu, tidak menutup kemungkinan pandangan, gagasan, dan 

pemikiran Amin al-Khuli, baik dalam bidang sastra maupun dalam bidang Ulumul Qur’an, 

mempengaruhi Binti al-Syathi’. Apalagi sejak Amin al-Khuli kelak menjadi suami binti al-Syathi’, 

rasa persatuan yang kuat di antara keduanya menjadi inspirasi besar bagi kehidupan binti al-

Syathi’, baik secara intelektual maupun ransum yang diberikan. Pengaruh Amin al-Khuli 



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 166 

 

 

terhadap binti al-Syathi’ dalam bidang tafsir sangat jelas terlihat, sebagaimana Binti al-Syathi’ 

beberapa kali menyebutkan Amin al-Khuli pada halaman presentasi karyanya. Dia kemudian 

menjadi suaminya dan mereka dikaruniai tiga putra, penerus spiritual orang tuanya. Binti Al-

Syathi’ meninggal karena serangan jantung pada Selasa, 1 Desember 1998 dalam usia 85 tahun 

(Choiroh, 2023). 

Binti al-Syathi’ lahir dari keluarga yang religius dan berintelektual tinggi serta mampu 

menghasilkan banyak karya di bidang intelektual. Namun peneliti hanya  memasukkan karya-

karya yang relevan dengan kajian Al-Qur’an saja. Pertama: al-Tafsîr al-Bayan li al-Qur’an al-Karîm 

Juz I. Kedua, al-Tafsîr Al-Bayan li al-Qur’an al-Karîm Juz II. Ketiga, Kitabunâ al-Akbar. Keempat, 

Maqâl fi al-Insân. Kelima, Al-Qur’an wa al-Tafsîr al-’Asriy. Keenam, al-I’jâz al-Bayânî Li al-Qur’an. 

Ketujuh, Al-Syakhsiyyah al-Islâmiyyah:  Dirâsah Qur’aniyyah, (Wardah, 2021). 

C. Selayang Pandang Tafsir Al-Bayan li Al-Qur’an Al-Karîm dan Epistemologinya 

Karya al-Tafsîr Al-Bayânî Li al-Qur’an al-Karîm merupakan salah satu karya monumental 

Binti al-Syathi’ dalam bidang tafsir, dan wajib dibaca oleh para penggemar kajian al-Quran baik 

Timur maupun Barat. Penyusunan buku ini tidak jauh berbeda dengan penyusunan buku-buku 

tafsir pada umumnya. Adapun Kitab tafsir al-Bayan pada mulanya merupakan pokok bahasan 

perkuliahan yang diberikan Binti al-Syathi’ kepada mahasiswa Fakultas Syariah. Tafsir ini 

mempunyai dua jilid, jilid pertama terdiri dari Q.S. al-D}uha, al-Shahr, al-Zalzalah, al-Âdiyât, al-

Nâzi’ât, al-Balad, dan al-Takâthur dan diterbitkan pada tahun 1962. Jilid kedua terdiri dari Q.S. 

al-‘Alaq, al-Qalam, al-‘Asr, al-Layl, al-Fajr, al-Humazah, dan al-Mâ’ûn. Tafsir ini hanya memuat 14 

surah pendek dari surah ke-30 Al-Quran yang diterbitkan pada tahun 1969. Kedua jilid tersebut 

diterbitkan oleh Dâr al-Ma’ârif di Kairo, Mesir. Dan kini telah diterjemahkan ke dalam bahasa 

Indonesia dan diterbitkan oleh Mizan Publishing. Alasan binti Al-Syathi’’ memilih hanya 14 

surah tersebut karena surah-surah tersebut tergolong Makkiyah dan memiliki beberapa 

karakteristik material yang bersifat umum serta terdapat dasar-dasar akidah, keimanan dan 

ketauhidan (Ramadhani, 2018). 

Metode dalam al-Tafsir al-Bayânî li al-Qur’an al-Karîm tidak bisa terlepas dari pemikiran 

Amin al-Khuli yang merupakan guru sekaligus suaminya. Amin al-Khuli merumuskan dua 

metodologi dasar yang seharusnya digunakan dalam proses penafsiran Al-Qur’an, yaitu: pertama, 

Kajian seputar Al-Qur’an (Dirâsah Mâ H}awla Al-Qur’an), yang masuk pada kajian ini ialah asbâb 

al-nuzûl Al-Qur’an, penghimpunannya, Qira’ah dan disiplin ilmu ulumul Qur’an lainnya. Kedua, 

Kajian mengenai Al-Qur’an itu sendiri (Dirâsah Mâ fî Al-Qur’an), kajian Al-Qur’an yang berusaha 

meneliti leksem kata. Tahap awal yang dilakukan seorang mufasir ialah meneliti entri-linguistik 

sebuah lafal yang hendak ditafsirkannya untuk menyeleksi makna etimologis dari yang lain, 



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 167 

 

 

kemudian mengamati makna-makna etimologis entri tersebut, lalu mengurutkan pengertian yang 

paling terdahulu atau yang paling dekat dengan masa nabi, hingga ia benar-benar mantap pada 

satu pengertian yang diperolehnya melalu proses pengunggulan (tarjih}). Setelah melakukan 

penelitian terhadap makna etimologis suatu lafal, dilanjutkan dengan mencari makna fungsional 

lafal tersebut dalam Al-Qur’an dengan cara mencari lokasi-lokasi pemakaiannya, kemudian dikaji 

dan diteliti untuk menemukan kesimpulan mengenai pemakaian kata tersebut. Dengan begitu, 

penafsir bisa sampai pada kedua tataran pemaknaan; dari makna-makna etimologis ke makna 

fungsional yang ada dalam Al-Qur’an. Dengan usaha ini, ia bisa melangkah dengan tenang untuk 

melakukan penafsiran atas lafal tersebut pada posisinya di dalam ayat yang sedang dijadikan 

obyek penafsiran (Ramadhani, 2018). 

Dari metode Amin Al-Khuli tersebut Binti Al-Syathi’ menarik intisari dan melahirkan 

metode baru pada tafsirnya, diantara metode penafsirannya adalah: Pertama, memakai metode 

tematik, dalam artian untuk mengeluarkan dan mendapatkan satu makna dari sebuah kata maka 

seorang mufassir harus mengeluarkan derivasi dari kata tersebut, selanjutnya mengumpulkan 

semua kata yang serupa dalam ayat atau surah yang lain, jika telah mengumpulkan kata yang sama 

secara komprehensif  maka dapat ditemukan titik temu yang mencakup makna secara 

keseluruhan. Kedua, surah-surah dan ayat-ayat tersebut kemudian disusun sesuai dengan 

kronologi turunnya wahyu dan memperhatikan konteks kejadian pada saat itu. ketiga, Mencoba 

memahami dalâlâh al-Lafaz}, artinya bahwa seorang mufassir harus dapat mengidentifikasi makna 

yang terkandung dalam lafaz-lafaz Al-Qur’an, apakah Lafaz tersebut dapat dipahami dengan 

makna zhahir ataupun mengandung arti mazas dengan berbagai macam klasifikasinya. Setelahnya 

di tadabburi dengan hubungan-hubungan kalimat khusus dalam satu surah, setelah itu 

mengkorelasikannya dengan hubungan kalimat secara umum dalam Al-Qur’an untuk 

mendapatkan arti atau tafsiran yang benar. Keempat, untuk memudahkan pernyatan-pernyataan 

yang sulit, seorang mufassir harus berpegang pada makna nash dan semangatnya (maqasid al-

syariah), kemudian ditelaah kembali dengan merujuk pada pendapat para mufasir. Namun, hanya 

pendapat yang sejalan dengan maksud nash yang bisa diterima, sedang penafsiran yang berbau 

paham sektarian, mengandung kisah-kisah israiliyat, mengikuti hawa nafsu, dan takwil yang 

berbau bid’ah tidak dijadikan sebagai pegangan (Prayudi, 2023). 

Gaya (corak) al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’an al-Karîm adalah corak sastra (al-manhaj al-adabî), 

yang terkenal dengan istilah Bayânî, yaitu berupaya menjelaskan ayat-ayat Al-Qur’an dengan 

menjelaskan aspek kebahasaan dari pesan-pesan pokok Al-Qur’an tersebut. Penggunaan Manhaj 

Adabî karena pelatihannya dan pengaruh kuat dari gurunya (dan suaminya) Amin al-Khuli. 

Muhammad Ibrahim Sharif juga menegaskan bahwa Binti al-Syathi’ sedikit mengadopsi 



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 168 

 

 

pendekatan sastra (manhaj adabî) dalam upayanya menafsirkan Al-Qur’an (Syarif, 1989). 

Referensi saat menulis tafsirnya menggunakan sumber dari buku tafsir klasik dan modern. 

Seperti kitab-kitab tafsir klasik yang digunakannya adalah ‘Jâmi al-Bayân’ karya al-Thabari, al-

Kasyaf karya al-Zamakhsyari, ‘Mafâtîh al-Ghayb karya Fakhruddin al-Razi, Tafsîr al-Bahr al-Muhît} 

karya Abu Hayyan al-Andalusi, dan Tafsîr Gharâ’ib al-Qur’an wa Raghâ’ib al-Furqân yang ditulis 

oleh Hasan al-Naysaburi. Adapun tafsir modern yang digunakannya, tafsir tersebut adalah Juz 

Amma karya Muhammad Abduh, al-Itqân karya al-Suyuti, dan al-Tibyân fî Aqsâm Al-Tafsîr karya 

Ibn al-Jauzi (Prayudi, 2021). 

Kekhasan (karakteristik) tafsir Kitab al-Tafsîr al-Bayânî Li al-Qur’an al-Karim adalah, 

pertama kalinya mengungkapkan makna dibalik sinonim. Kedua, mengungkap keajaiban 

banyaknya pengulangan kata dalam Al-Quran. Ketiga, memaknai sumpah dari sudut pandang 

baru yang menampilkan muksam bih sebagai selingan, bukan hiasan. Keempat, ia 

mengungkapkan rasionalitas antara puisi dan tulisan dan dicirikan oleh keunggulannya 

dibandingkan penafsiran lain, terutama dari sudut pandang linguistik dan dalam penafsiran 

linguistik dan sastra (Amalia, 2023). 

D. Contoh-contoh penafsiran semantik Al-Qur’an  Aisyah Abdurrahman Binti al-Syathi’ 

Secara penafsiran al-Tafsîr al-Bayânî Li al-Qur’an al-Karîm ini, Binti al-Syathi’ tidak 

menafsirkan Al-Qur’an secara Komprehensif melainkan hanya dengan mengambil beberapa Q.S. 

Al-Qur’an yang terdapat pada juz 30. Adapun contoh penafsiran dari al-Tafsîr al-Bayânî Li al-

Qur’an al-Karîm karya Aisyah Abdurrahman Binti al-Syathi’ sebagai berkut: 

1. Q.S. Ad-Dhuha: 

 (٢)وجالَّيْلَِاذِجاَسججٰىََۙ(١)وجالضُّحٰىَۙ
Dalam Tafsirnya, Binti al-Syathi’ memberikan penafsiran terkait Q.S. al-D}uha dengan 

mengawali pembahasan mengenai huruf Qasm. Menurut Binti al-Syathi’ Q.S. al-Dhuha ini 

dimulai dengan qasam (sumpah) dengan huruf wawu yang pada umumnya adalah gaya bahasa 

untuk menjelaskan penalaran inderawi. Keagungan yang tampak dimaksudkan untuk 

menciptakan daya tarik yang kuat. sedangkan pemilihan muqsam bih (Objek yang dijadikan 

sumpah) dilakukan dengan memperhatikan sifat yang sesuai dengan keadaan. Menelusuri 

sumpah-sumpah-sumpah Al-Qur’an seperti yang terdapat dalam Q.S. al-D}uha sebagai ungkapan 

lafitah (penarikan perhatian) terhadap suatu gambaran materi yang dapat di indra dan relaitas 

yang dapat dilihat sebagai ilustratif sebagai gambaran lain yang maknawi dan sejenis, tidak dapat 

dilihat dan di indra (Aisyah Abdurahman, 1997). 

Berkenaan dengan makna al-Dhuha, Aisyah Binti al-Syathi’ secara panjang lebar 

menjelaskan berbagai pendapat mufasir sebelumnya, seperti lbn Jarir al-Tabari (al-Thabari, 1988), 



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 169 

 

 

al-Zamakhsyari (al-Zamakhsyari, 2014) dan berbagai bentuk literasi lainnya yang ia kemukakan 

sendiri berdasarkan, temuannya atas pelbagai ayat yang mendukung upaya penafsirannya. 

Sebagai bukti bahwa Binti al-Syathi’ menggunakan kecenderungan kebahasaan, ia 

meneliti perbedaan pendapat para mufasir di atas tentang makna "waktu Dhuha’’. Apakah ia 

seluruh siang atau satu saat dari saat-saatnya. Dan "malam ketika dia telah datang" apakah 

maknanya datang atau pergi, memuncak, kegelapan, kesunyian. Apabila menurut bahasa lafalnya 

mengandung kemungkinan arti lebih dati satu makna, seperti yang dikemukakan para mufasir 

tentang lafaz "Dhuha’’ dan "saja’’ maka ilmu keindahan bahasa tidak membolehkan kecuali 

memberikan satu makna untuk satu maqam (tempat) yang dengannya lafal dapat berdiri sendiri, 

tidak dengan lainnya. Menurut Binti al-Syathi’ bahasa mendefinisikan Dhuha sebagai waktu 

tertentu di siang hari dan dengan itu pula dinamakan shalat Dhuha karena ia dilakukan pada 

waktu tersebut (Aisyah Abdurahman, 1997). 

2. Q.S. Al-Balad: 

َ اَالْب جلجدِۙ اَََ(١)لَجَٓاقُْسِمَُبِِٰذج َبِِٰذج ٌّۢ
َحِل  َوجاجنْتج َ(٢)الْب جلجدِۙ

Menurut Binti al-Syathi’ qasm lâ nâfiah dari ayat diatas adalah lâ untuk menafikan qasam. 

bukan untuk menekankan keberadaanya. Dikarenakan “Negeri ini tidak digunakan untuk 

bersumpah, karena penduduknya telah melakukan perbuatan-perbuatan yang mengakibatkan 

kehormatannya terlepas (Aisyah Abdurahman, 1997). Pada saat itu penduduknya menghina dan 

melanggar kehormatan Nabi Muhammad Saw. Sedangkan sumpah tersebut adalah untuk sebuah 

penghormatan, maka konteksnya bersebarangan, muqsam bih yang dimaksud adalah sebuah 

tempat yang dihormati, berarti yang dimaksud disini adalah lâ nâfiah dan bukan taukid 

(penguat). Binti al-Syathi’ mengutip pendapat ini argumentasi Imam Abu Hayyan (Aisyah 

Abdurahman, 1997). 

Al-Makky sepemikiran dengan Binti al-Syathi’ bahwa َُلَجَٓاقُْسِم mengacu pada makna secara 

harfiah yaitu makna aslinya; “Sebelum kamu meninggalkan negeri ini, saya tidak mau bersumpah 

lagi karena kamu tidak lagi tinggal di sana.” (Hamka, 1982). Hamka memberikan penjelasan 

serupa, mengklaim bahwa lâ nâfiah yang digunakan dalam kata qasam, sebenarnya adalah “Saya 

tidak bersumpah”. Beliau mengadopsi argumentasi Imam al-Syaukaniy pada kitab Fath al-Qadir, 

yang berkesimpulan bahwa huruf lâ, yang menunjukkan makna “tidak” atau “jangan” adalah 

h}arf al-zâidah, yang tidak memiliki makna penting dalam struktur ini (Hamka, 1982). 

Hal ini berbeda dengan pendapat Quraish Shihab yang menegaskan bahwa lâ disini 

adalah lâ ziyâdah. Menurutnya, kata lâ dapat diartikan mengingkari apa pun yang telah 

disebutkan. Kata la juga dapat meniadakan sesuatu yang sudah terjadi atau yang tersirat ketika 



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 170 

 

 

pengucapan. Dalam hal ini, kata tersebut berhenti pada huruf lâ, yang menunjukkan bahwa tidak 

ada yang tersirat, seperti penyangkalan bahwa kebangkitan tidak akan terjadi. Pernyataan “Saya 

bersumpah demi kota ini bahwa itu harus terjadi” kemudian dinyatakan: Aku benar-benar 

bersumpah demi kota (Shihab, 2002). 

Senada dengan Ibnu Asyur, yang berpendapat bahwa pencantuman huruf lâ dalam kata 

“aqsamu” sebagai bentuk mubalaghah pada keagungan topik sumpahnya, itulah yang dimaksud 

dengan qasam dengan menggunakan huruf lâ nâfiah (Tahir, 1965). Sependapat dengan Sayyid 

Quthb, ketika menafsirkan awal surah al-Balad, bahwa qasam lâ nâfiah yang berarti menguatkan 

muqsam bih (objek yang dijadikan sumpah) bukan sebagai Nafyu. Karena Allah memuliakan Nabi 

Muhammad Saw maka Allah berfirman “aku benar-benar bersumpah dengan kota ini (Mekkah)” 

yang menunjukkan kehormatan, kebesaran dan keagungan kota Mekkah tersebut (Quthb, 2001). 

Banyak penafsir berpendapat bahwa qasam berfungsi untuk menegaskan firman Allah 

jika terdapat pada kalam-Nya. Sebagaimana definisi qasam sendiri, yaitu “kalimat untuk 

menggabungkan dan memperkuat suatu berita”, dan hal ini disanggah oleh Binti al-Syathi, beliau 

berpendapat bahwa kata qasam dalam firman-Nya dapat menjadi penguat dan penafian. 

Keseluruhannya dapat terlihat dari muqsam bih yang dianggap sebagai sumpah. 

Argumen Binti al-Syathi’ saat mengemukakan paham dari lâ nâfiah dalam awal surah al-

Balad adalah untuk menafyukan qasam bukan untuk memperkuat qasam tersebut. Berikut 

argumentasiya: Pertama, pelanggaran penduduk kota Mekkah terhadap kemuliaan Nabi 

Muhammad SAW di Negeri suci (Makkah). Kedua, pada ayat kedua, makna kata hillun berarti 

Allah membolehkan nabi Muhammad untuk menentukan Makkah beserta penduduk kota 

tersebut sesuai kehendak beliau. Ketiga, argumentasi bahwa hilllun bermakna al-ihlal lawan dari 

al-ihram. Keempat, argumentasi bahwa kata tersebut bersumber dari kata al-hulûl dengan makna 

al-qiyâmah (menetap). 

Selanjutnya Binti al-Syathi’ menjelaskan tentang penggunaan kata aqsama dalam surah 

al-Balad. Kata aqsama dan khalafa dalam kamus dan oleh beberapa mufassir dianggap sebagai 

sinonim. Binti al-Syathi menolak pandangan tersebut dengan menyatakan bahwa, kata tersebut 

bukan sinonim karena kata Khalafa yang disebutkan sebanyak 13 kali dalam Al-Quran semuanya 

menunjukkan sumpah palsu yang selalu dilanggar. Sedangkan kata aqsama pada dasarnya 

digunakan untuk menunjuk pada jenis sumpah sejati yang tidak pernah diniatkan untuk 

dilanggar. Binti al-Syathi’ berkesimpulan bahwa satu kata hanya memberikan satu arti dalam satu 

tempat dan tidak ada kata yang dapat mengantinya sekalipun kata itu berasal dari dari akar kata 

yang sama. Analisis ini berimplikasi pada pandangan Binti al-Syathi yang menolak adanya 

sinonim kata dalam Al-Quran. Ia benar-benar percaya bahwa esensi dan keindahan makna suatu 



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 171 

 

 

kata akan hilang jika terdapat muradifnya. Bagi Binti al-Syathi’ teori sinonimitas tidak dapat 

diaplikasikan pada konteks gaya kesusastraan Arab yang tinggi (Boulatta, 1974). 

3. Q.S. Al-’Asr: 

َ نْسجانجَلجفِيَْخُسْر ََۙ(١)وجالْعجصْرِۙ َ(٢)َاِنََّالَِْ

Sebagai pembuka penafsirannya, ia menyebutkan bahwa Q.S. al-’Ashr dikategorikan 

sebagai surah Makiyyah (pra-hijrah) dan surah ke-13 berdasarkan kronologis turunnya Al-Qur’an 

(tartîb al-nuzûl). Selanjutnya, Ia mulai menafsirkan makna al-’Ashr. Ia memulai dari makna 

etimologi kebahasaan. Secara bahasa al-’Ashr berarti tekanan untuk mengeluarkan sesuatu. 

Orang-orang Arab menggunakan kata ini secara hakikat untuk perasan anggur َِالعِنجب  dan عجصْرَُ

lainnya. Sedangkan secara majaz, kata ini digunakan untuk menunjukkan pembatasan atau 

pengurungan. Selain itu, kata ini juga digunakan untuk menekan sesuatu sehingga keluar air atau 

minyak darinya (Aisyah Abdurrahman, 1997). 

Setelah ditemukannya secara jelas makna etimologi kebahasaan, Binti al-Syathi’ 

melanjutkan dengan makna kontekstual dalam Al-Qur’an.  Al-Qur’an menggunakan kata َُالعجصْر 

untuk makna “perasan”, terdapat dalam Q.S. Yusuf ayat 36: 

َْأجرجآنَِِأجعْصِرَُخَجْرًا  (Aku memeras anggur) إِنّ ِ

Yusuf Ayat 49: 

 (Dan pada masa itu mereka memeras (anggur)) )٤٩(...َوجفِيْهَِي جعْصِرُوْنجَ

Dalam ayat yang lain, Al-Qur’an menggunakan kata yang sama dalam bentuk َِعْصِرجات
ُ
 الم

untuk menunjukkan awan yang menampung air, karena awan tersebut seperti diperas saat 

menurunkan air hujan, yaitu terdapat dalam Q.S. al-Naba’ ayat 14: 

َالْمُعْصِرٰتَِمجاۤءًَثججَّاجًاَۙ  )١٤(وَّاجنْ زجلْنجاَمِنج

Setelah melihat pemaknaannya dari aspek bahasa, baik yang digunakan oleh orang-orang arab 

maupun yang digunakan dalam Al-Qur’an, Binti al-Syathi’ mulai memfokuskan kajiannya dalam 

pemaknaan kata al-’Ashr dalam Q.S. al-’Ashr menurut para ulama tafsir. Beliau memaparkan 

pendapat-pendapat para ulama tafsir seperti Imam al-Tabari, al-Zamakhsyari, Abu Hayyan, Syekh 

Muhammad ‘Abduh, Fakhruddin al-Razi, al-Naisaburi, dan Ibnu Qayyim al-Jayziyyah. Adapun 

pendapat yang paling rajih bahwa makna dari al-’Ashr dalam ayat ini adala masa (Aisyah 



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 172 

 

 

Abdurrahman, 1997). 

Menurut Binti al-Syathi’, Allah bersumpah dengan masa karena begitu pentingnya bagi 

manusia untuk menjaga waktu. Bahkan, al-Razi dalam tafsirnya Mafatih al-Ghaib menjelaskan 

enam pembahasan mengenai keagungannya masa dan waktu. Kata َُالعجصْر berarti masa, karena 

banyaknya tekanan, kesulitan dan cobaan di tengah masa hidup manusia. Ia harus memeras 

tenaga dan fikirannya agar mampu melewati masa tersebut.  

Setelah Allah bersumpah dengan masa, selanjutnya Allah mengabarkan kepada manusia 

pada ayat berikutnya: 

نْسجانجَلجفِيَْخُسْرۙ َ  َ(٢)اِنََّالَِْ

Binti al-Syathi’ memulai penafsiran ayat ini dengan pendapat-pendapat para ulama 

mengenai makna al-Insân. Apakah alif lam dalam kata al-Insân itu menunjukkan keumuman 

jenisnya sebagai manusia atau khusus kepada suatu golongan manusia dari kaum musyrikin, yaitu 

al-Walid bin al-Mughirah, al-’Ail, dan al-Aswad bin ‘Abdul Mutallib? (Aisyah Abdurrahman, 

1997). 

Namun, Binti al-Syathi’ tetap memegang prinsipnya, yaitu al-’Ibrah bi Umûm al-Lafz} La 

bi Khushûsh al-Sabab, maka keumuman lafaznya menunjukkan semua golongan manusia tanpa 

terkecuali (Aisyah Abdurrahman, 1997). Jadi, manusia yang merugi dalam ayat ini adalah seluruh 

manusia. Selanjutnya ia mulai meneliti makna manusia dalam Al-Qur’an. Menurutnya, makna 

kata al-Insân itu berbeda dengan kata al-Nâs dan al-Ins dalam Al-Qur’an. Kata al-Nâs itu 

menunjukkan kepada seluruh jenis manusia tanpa terkecuali. Binti Syathi’ memberikan tiga 

contoh ayat Al-Qur’an tentang pemaknaan ini, yaitu Q.S. al-Hujurat: 13, al-Ra’d: 17, al-Hasyr: 

21. 

Sedangkan lafaz al-Ins terdapat 18 tempat dalam Al-Qur’an, yang selalu 

disandingkan dengan al-Jin. Hal ini bertujuan untuk menunjukkan bahwa manusia itu berbeda 

dengan jin. Manusia memiliki sifat lembut dan santun berbeda dengan jin yang memiliki sifat 

kasar dan keras (Aisyah Abdurrahman, 1997). Sedangkan al-Insan disebutkan dalam Al-Qur’an 

sebanyak 65 kali, yang semuanya menunjukkan kepada manusia yang diberikan tanggung jawab 

dan tugas, diberikan ujian dan cobaan berupa kebaikan dan keburukan, diberikan ilmu, 

penjelasan dan diberikan kemampuan untuk berdebat dengan yang lain. Dari sini bisa 

disimpulkan bahwa lafaz al-Insan dalam Q.S. al-’Ashr itu menunjukkan kepada manusia yang 

memiliki beban, tugas dan tanggung jawab secara individual dan sosial Masyarakat (Aisyah 

Abdurrahman, 1997). 

Selanjutnya, Binti al-Syathi’ meneliti makna al-Khusyr yang secara etimologi 



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 173 

 

 

berarti lawan dari untung. Namun, kemudian kata ini beralih dalam istilah keagamaan untuk 

menunjukkan makna sesat dari kebenaran. Setelah mendapatkan makna kata al-Khus yang 

tersebar dalam Al-Qur’an, Binti al-Syathi’ menyimpulkan bahwa makna kata al-Khus dalam Q.S. 

al-’Ashr adalah melepaskan diri dari bebannya sebagai manusia dan tidak memiliki tanggung 

jawab dalam menjalankan tugas-tugasnya sebagai manusia di muka bumi ini (Aisyah 

Abdurrahman, 1997). 

Kesimpulan 
Dalam kajian tentang karakteristik semantik dalam penafsiran Al-Qur’an, terutama 

melalui al-Tafsîr al-Bayânî Li al-Qur’an al-Karîm karya Aisyah Abdurrahman Binti al-Syathi’, dapat 

disimpulkan bahwa pendekatan semantik memberikan kontribusi yang signifikan dalam 

memperluas pemahaman terhadap teks suci Islam tersebut. Melalui analisis semantik, penafsir 

dapat mengungkapkan makna-makna yang tersembunyi di balik kata-kata Al-Qur’an, 

mengaitkannya dengan konteks linguistik, historis, dan budaya saat wahyu diturunkan. 

Penafsiran semantik memungkinkan para pembaca Al-Qur’an untuk lebih mendalam 

memahami pesan-pesan yang terkandung dalam setiap ayat, menggali lapisan-lapisan makna yang 

kompleks dan multidimensional. Dengan demikian, pendekatan semantik menjadi alat penting 

dalam menjawab tantangan interpretasi yang muncul akibat perbedaan bahasa dan konteks 

budaya antara masa lalu dan masa kini. 

Namun demikian, penafsiran semantik juga menghadapi sejumlah permasalahan, 

termasuk kompleksitas dalam menentukan makna kata dan frasa dalam konteks Al-Qur’an yang 

seringkali kompleks dan terkait erat dengan bahasa Arab klasik. Selain itu, risiko reduksionisme 

semantik juga perlu diwaspadai, di mana fokus terlalu berat pada analisis linguistik dapat 

mengaburkan dimensi spiritual dan transendental dari Al-Qur’an. 

Dengan menyadari tantangan-tantangan tersebut, penafsir semantik dituntut untuk 

memadukan pendekatan semantik dengan pemahaman yang lebih luas tentang konteks Al-

Qur’an, termasuk pemahaman tentang budaya, sejarah, dan tata nilai Islam secara keseluruhan. 

Dengan demikian, penafsiran semantik dapat memberikan kontribusi yang berharga dalam 

memperkaya pemahaman umat Islam terhadap ajaran dan nilai-nilai Al-Qur’an, sehingga mampu 

menginspirasi pemikiran dan perilaku yang sesuai dengan ajaran Islam dalam konteks 

kontemporer. 

 
  



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 174 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdurahman, Aisyah. 1986. ‘Ala al-Jisr Bayna al-Hayah wa al-Mawt: Sîrah Zâtiyyah, Kairo: Al-

Hay’ah al-Mishriyyah al-’Ammah Li al-Kitâb. 

Abdurahman, Aisyah. 1997. al-Tafsîr al-Bayânî li al-Qur’an al-Karîm, Dar al-Ma’arif. 

al-Thabari, Muhammad. 1988. Jâmi al-Bayân Fî al-Ta’wîl al-Qur’an, Beirut: Dar Al-Fikr. 

al-Zamakhsyari, Mahmud bin Umar. 2014. al-Kasyaf ‘an Haqâ’îq al-Tanzîl wa ‘Uyûn al-Ta’wîl Fî 

Wujûh al-Ta’wîl, Kairo: Dar al-Fikr. 

Amalia, Nabila Nailil et al. 2023. “Tafsiran Lafaz Khusyu’ Perspektif Aisyah Binti Syathi’ 

(Tinjauan Kitab Al-Tafsîr al-Bayânî Lil Qur’anil Karim)”, Jurnal Al-Fahmu (2)2.  

Amin, Muhammad. 1992. A Study of Binti al-Syathi’ Exegesis, Kanada: Mcgill. 

Azzuhri, Muhandis, et al. 2012. Perubahan Makna Nomina Bahasa Arab dalam Al-Qur’an: Analisis 

Sosiosemantik, Jakarta: Kementerian Agama Republik Indonesia. 

Boullata, Issa J. 1974. “Modern Qur’anic Exegesis; A Study of Binti Syathi’s Method”, The Muslim 

World, (17) 4. 

Cann, Ronnie. 1993. Formal Semantics: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press.  

Chaer, Abdul. 2012. Linguistik Umum. Jakarta: Rineka Cipta.  

Choiroh, Wahyuni Nuryatul. 2023. “Tafsir Linguistik Binti Syathi’: Studi Atas Pendekatan 

linguistik dalam Kitab Tafsir Al-Tafsîr Al-Bayânî Li Al-Qur’an Al-Karîm,” Jurnal Al-Mustafid, 

(2) 1. 

Hamka. 1982. Tafsir al-Azhar, Jakarta: Pustaka Panjimas. 

Khoiri, Nur. 2007. Model dan Jenis Penelitian, Jepara: INISNU. 

Mahdy, Widyanto Naufal. 2023. “Tafsir Lughawi dalam perspektif Sejarah”, Jurnal Iman dan 

Spritual (3) 2.  

Maulana, M. Fariz, dan M. Rijal Maulana. 2022. “Kajian Historitas Tafsir Lughawi,” Jurnal Iman 

dan Spritual (2) 2. 

Mestika, Zed. 2004. Metode Penelitian Kepustakaan, Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Musadad, Endad. 2003. “Metode Tafsir Binti Al-Syathi: Analisis Surah Al-Dluha” dalam jurnal 

Al-Qalam (20) 98. 

Nasution, Sakholid. 2017. Pengantar Linguistik Bahasa Arab, Sidoarjo: Lisan Arabi.  

Prayudi, Retno, dan Abd Hamid. 2023. Wanita Ahli Tafsir Abad Modern: Sebuah Revolusi Besar dari 

Kesarjanaan Kaum Hawa. Sukabumi: Haura Utama. 

Quthb, Sayyid. 2001. Tafsir fi Dzilalil Qur’an, Jakarta: Gema Insan. 

Ramadhani, Wali. 2018. “Binti Al-Syathi’ Dan Penafsirannya Terhadap Q.S. Al-Ashr Dalam 



Karakteristik Semantik Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

Denie Ekaputra 

Al-Ukhwah: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 

Vol, 4, No, 2, Desember 2025 | 175 

 

 

Kitab At-Tafsir Al-Bayânî lil Qur’an,” Jurnal At-Tibyan (3) 2. 

Shihab, M. Quraish. 2002. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, Jakarta: 

Lentera Hati. 

Suhardi, 2015. Dasar-Dasar Ilmu Semantik, Yogyakarta: Ar-Ruzz Media. 

Syamsuddin, Sahiron. 1998. An Examination of Binti al-Syathi’s Method of Interpreting the Qur’an, 

Montreal: Institute of Islamic Studies McGill University. 

Syarif, Muhammad Ibrahim. 1989. Ittijâhât al-Tajdîd fî Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm fî Mishr fî al-Qarn 

al-‘Isyrîn, Kuwait.: al-Muslim al-Mu’âsir. 

Tahir, Muhammad. 1965. Tafsîr al-Tahrîr wa al-Tanwîr, Beirut: Dâr al-Shadr. 

Wardah, Muhammad, et al. 2021. Telaah Kitab Tafsir, Tangerang Selatan: Sejahtera Kita. 

Yanda, Diyan Permata, dan Dina Ramadhanti. 2017. Pengantar Kajian Semantik, Sleman: Budi 

Utama. 


