
Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
344 

Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 

P-ISSN: 2961-9238 / E-ISSN: 2961-8983 
Volume 4, Nomor 2, Desember 2025  

https://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/constituo 
 

Pemikiran Fiqih Siyasah Perspektif Yusuf al-Qaradhawi 
 
 

Husni Idrus  
IAIN Sultan Amai Gorontalo, Indonesia 

Email Konfirmasi: husni.idrus@iaingorontalo.ac.id 
 
 

Abstrak 

Fiqih siyasah merupakan disiplin hukum Islam yang mengkaji prinsip-prinsip pengelolaan 
kekuasaan dan pemerintahan berdasarkan nilai-nilai syariat. Yusuf al-Qaradhawi sebagai 
ulama kontemporer menawarkan gagasan fiqih siyasah yang moderat dan responsif terhadap 
dinamika politik modern. Penelitian ini merupakan penelitian pustaka (library research) 
dengan pendekatan kualitatif-deskriptif. Data dikumpulkan melalui penelaahan karya-karya 
Yusuf al-Qaradhawi, literatur fiqih siyasah klasik dan kontemporer, serta artikel ilmiah yang 
relevan. Analisis data dilakukan dengan teknik analisis isi (content analysis) untuk 
mengidentifikasi konsep, prinsip, dan orientasi pemikiran fiqih siyasah Yusuf al-Qaradhawi. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Yusuf al-Qaradhawi memandang fiqih siyasah sebagai 
instrumen untuk merealisasikan maqāṣid al-syarī‘ah dalam kehidupan bernegara. Prinsip-
prinsip utama yang ditekankannya meliputi keadilan, syura, kebebasan, persamaan, serta 
akuntabilitas penguasa. Ia juga menegaskan pentingnya ijtihad politik yang fleksibel dan 
kontekstual dalam menghadapi perubahan sosial dan politik. Pemikiran fiqih siyasah Yusuf 
al-Qaradhawi memiliki relevansi kuat dalam konteks pemerintahan modern, khususnya 
dalam membangun sistem politik yang demokratis, etis, dan berorientasi pada kemaslahatan 
umum. 

Kata kunci: Fiqih Siyasah, Yusuf al-Qaradhawi, Politik Islam, Maqāṣid al-Syarī‘ah, Syura 
 
 
Pendahuluan  

Dalam tradisi intelektual, korelasi antara agama dan negara masih sebagai 
polemik besar. Di satu sisi terlihat usaha dari beberapa kelompok yang ingin 
menyatukan antara keduanya, tapi di sisi lain ada kelompok yang berusaha untuk 
memisahkan keduanya. Seakan ada suatu “ambiguitas” ketika ada usaha 
menggabungkan antara agama dan negara atau kekuasaan. Meskipun agama 
bukanlah hasil atau produk  negara tetapi keberlakuan  agama  tertentu termasuk 
hukum-hukum agama atas keputusan politik. Dalam skala spesifik penafsiran-



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
345 

penafsiran agama termasuk hukum-hukumnya pun sering kali ditentukan oleh 
kepentingan-kepentingan politik sebuah negara.  

Ada anggapan yang mengatakan bahwa jika negara dikaitkan dengan agama 
maka agama akan membatasi kebebasan politik sebuah negara yang kemudian 
membatasi gerak politik tanpa memberikan ruang bebas. Apalagi jika agama 
dipahami sebagai bentuk ketaatan terhadap teks-teks Al-Qur’an dan Hadis Nabi yang 
bersifat terperinci. Menarik untuk dikaji, Menurut Mohammad Baidhowi secara 
umum Integralistik negara (politik) dan Agama dapat diwujudkan secara garis besar 
dibagi menjadi tiga paradigma  pemikiran yaitu: 

Pertama , integralistik (integrated paradigm) agama dan negara menyatu. 
Wilayah agama meliputi politik atau negara. Lembaga merupakan negara  politik dan 
keagamaan sekaligus. Karenanya, menurut paradigma ini, kepala negara adalah 
pemegang kekuasaan agama dan kekuasaan politik. Pemerintahannya 
diselenggarakan atas dasar “kedaulatan ilahi”. 

Kedua, paradigma  simbiotik (symbiotik paradigm), agama dan negara, menurut 
paradigma ini, berhubungan secara simbiotik, yaitu suatu hubungan yang bersifat 
timbal balik dan saling memerlukan. Dalam hal ini agama memerlukan negara, 
karena dengan negara agama dapat berkembang. Sebaliknya  negara juga 
memerlukan agama karena dengan agama, negara dapat berkembang dengan 
bimbingan etika  dan moral spiritual.1 

Ketiga Paradigma sekularistik (secularistic paradigm). Paradigma ini menolak 
kedua paradigma di atas. Sebagai gantinya paradigma sekularistik mangajukan 
pemisahan (disparitas) agama atas negara  dan pemisahan negara atas agama.2 

Dalam Islam sendiri antara agama dan politik (negara) diakui sebagai bagian 
dari ajaran Islam. Islam sebagai rahamatan lil ‘alamin kiranya merupakan “slogan” 
yang dapat mewakili bahwa Islam sebagai agama yang mengatur segala bentuk 
kebutuhan manusia dan memberikan jaminan kehidupan bahagia di akhirat 
termasuk mengatur politik. Politik sendiri diakui sebagai urusan besar bagi manusia 
karena politik adalah sebuah mediasi untuk mewujudkan dan menerapkan perintah 
Tuhan.3 Oleh karena itu sangat tidak wajar kiranya ada usaha untuk memisahkan 

 
1Dengan demikian dalam paradigma simbiotik ini masih adanya kehendak mengistimewakan  

penganut agama mayoritas untuk memberlakukan hukum-hukum agamanya di bawah legitimasi 
negara. Atau paling tidak, karena sifatnya  yang simbiotik tersebut, hukum-hukum agama masih 
mempunyai peluang untuk mewarnai hukum-hukum negara bahkan dalam  masalah tertentu tidak 
menutup kemungkinan hukum agama dijadikan sebagai hukum negara. Hal ini bisa terjadi  karena 
sifat simbiotik antar agama dan negara mempunyai tingkat kualitas  yang berbeda .  

2 Mohammad  Baidhowi dkk, Agama dan Kearifan Lokal Dalam Tantangan Gobal,  Cet I, 
(Yogyakarta : Sekolah Pascasarjana UGM, 2008), hal.359-361. 

3Politik dalam negara Islam adalah melaksanakan hukum-hukum Islam, menerapkan sistem 
mu‘amalah, penegakan hudud, penerapan sangsi-sangsi, pemeliharaan akhlak, mengisi penegakkan 
dengan syiar dan ibadah, dan mengatur semua urusan umat menurut hukum-hukum Islam. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
346 

antara Islam dan politik. Bahkan politik dalam Islam adalah faktor utama ketika Islam 
dapat menguasai dunia sebagaimana dicatat dalam sejarah Islam. 

Hasan al-Banna dalam risalahnya mengatakan bahwa barang siapa yang 
menyangka bahwa politik bukanlah satu kajian dan ajaran Islam, sesungguhnya dia 
telah menzalimi dirinya sendiri dan menzalimi pengetahuan dia tentang Islam, 
karena sesungguhnya Islam adalah syariat Allah yang tidak ada di dalamnya 
kebatilan sedikitpun.4  

Dalam tulisan makalah ini penulis mengkaji pemikiran Yusuf Qardhawi 
tentang negara Islam dan kontribusi pemikirannya terhadap negara Islam yang ada 
di Indonesia dewasa ini. 

Yusuf al-Qardhawi, seorang pemikir Islam Kontemporer berkebangsaan Mesir, 
beliau adalah sosok yang sangat melegenda dalam pergerakan Islam kontemporer 
dewasa ini. Beliau menghabiskan waktunya untuk berkhidmat kepada Islam, 
berceramah, serta menyampaikan masalah-masalah aktual dan keislaman di berbagai 
tempat dan negara. Hal ini menjadikan pengaruh Qardhawi sangat besar di berbagai 
belahan dunia, khusunya dalam pergerakan Islam kontemporer melalui karya-
karyanya yang mengilhami kebangkitan Islam Moderen. 

 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian pustaka (library research) 
dengan pendekatan kualitatif-deskriptif untuk mengkaji pemikiran fiqih siyasah 
Yusuf al-Qaradhawi. Sumber data utama diperoleh dari karya-karya Yusuf al-
Qaradhawi yang membahas politik Islam, fiqih kontemporer, dan hubungan agama 
dengan kekuasaan, sedangkan sumber data sekunder berasal dari buku, jurnal ilmiah, 
dan artikel akademik yang relevan dengan fiqih siyasah. Teknik pengumpulan data 
dilakukan melalui studi dokumentasi dengan menelusuri, mengklasifikasi, dan 
menelaah literatur yang berkaitan dengan tema penelitian. Analisis data dilakukan 
menggunakan teknik analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi konsep, 
prinsip, dan kerangka pemikiran fiqih siyasah Yusuf al-Qaradhawi, kemudian 
disajikan secara sistematis guna memperoleh pemahaman komprehensif serta 
relevansinya dalam konteks politik dan pemerintahan modern. 

 
Pembahasan/Hasil   
A. Wacana Negara Islam di Indonesia dan Kontribusi Pemikiran al-Qardhawi 

Seperti yang telah diakui oleh semua kalangan, Indonesia  adalah sebuah 
negara yang memiliki berbagai macam suku, budaya dan agama. Keragaman ini 
sesunguhnya yang membedakan Indonesia dengan negara lain. Secara spesifik 
misalnya, agama yang tumbuh dan berkembang di Indonesia diakui sebagai sesuatu 

 
4 Hasan al-Banna,  Majmu‘ah Rasail Hasan Al-Banna , Cet I (Kairo : Dar al-Dakwah, 1997), hal.228. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
347 

kebanggaan tersendiri bagi pemeluknya, masing-masing mereka merasakan adanya 
kebebasan untuk melaksanakan ritual  keberagamaan secara sukarela. Hal ini di 
samping mendapatkan perlindungan dari pemerintah, juga sebagai wujud dari 
toleransi  antar masyarakat yang telah terpatri sejak zaman dulu. 

 Dari segi kuantitas, Indonesia sendiri diakui oleh dunia sebagai negara 
muslim terbesar. Itu artinya bahwa mayoritas warga negara Indonesia  beragama  
Islam. Hal yang menarik dalam masalah ini adalah,  biasanya agama mayoritas dalam 
sebuah negara, sebagai “superior” (yang mendominasi) dalam pengambilan 
keputusan negara sekaligus banyak berpartisifasi dalam merumuskan kebijakan-
kebijakan pemerintah. Fenomena ini bukan saja terjadi di Indonesia tapi di hampir 
semua negara plural. 

Di Indonesia, sejarah mencatat bahwa perjuangan kemerdekaan Indonesia 
tidak terlepas dari peran aktif dari tokoh-tokoh muslim sebagai pembela dan  
pahlawan kemerdekaan. Peran ini tidak saja terjadi zaman kemerdekaan akan tetapi 
berlanjut sampai zaman sekarang. Tokoh muslim paling banyak menguasai lembaga-
lembaga negara seperti lembaga legislatif, eksekutif dan yudikatif. Dalam 
perkembangannya realitas ini dijadikan “inspirasi” beberapa tokoh muslim untuk 
membangun idealisme dan “mengimpikan” berdirinya Negara Islam di Indonesia. 
Kelompok ini memandang  bahwa Indonesia seharusnya menjadi negara muslim 
yang mampu mengakomodir semua keragaman masyarakat Indonesia. 

Idealnya isu Negara Islam Indonesia sendiri seperti yang dikatakan oleh 
Mahfud MD, sudah  mencuat  sejak awal abad 20 ketika keinginan dan gerakan  untuk 
merdeka dari penjajahan mulai muncul. Pada saat itu beberapa tokoh kaum Muslimin 
di Hindia Belanda (nama Indonesia ketika masih dijajah Belanda) sudah berbicara 
tentang kebangsaan  Islam, seperti  juga adanya tokoh-tokoh yang berbicara tentang 
kebangsaan Jawa  dan kebangsaan Melayu. Pada tahun 1938 muncul polemik yang 
sangat menarik antara Soekarno dan Natsir (yang saat itu menggunakan nama 
samaran Muchlis) tentang negara kebangsaan  (sekuler) dan Negara Islam yang 
selanjutnya oleh tokoh dan pengikutnya masing-masing dibawah ke forum 
penyelidik usaha-usaha persiapan kemerdekaan Indonesia  (BPUPKI)  melalui debat 
yang sangat retorik, dan memukau.5 

Puncak dari perdebatan mereka terlihat saat merumuskan Piagam Jakarata, hal 
ini seperti yang dikatakan oleh Otje Salman : panitia kecil  yang terdiri dari sembilan 
orang, segera dibentuk, setelah sidang badan penyelidik berakhir  yang terdiri dari 
Soekarno, Muhammad Hatta, Haji Agus Salim, Ahmad Soebardjo, Abdul Wahid 
Hasyim dan Muhammad Yamin. Masing-masing merupakan  bagian dari kelompok 
Nasionalis-Islam-dan Nasionalis Sekuler. Terjadilah perdebatan  sengit ketika 

 
5 Ridwan HR,  Fiqih Politik , Kata Pegantar Mahmud MD,  Cet I, (Yogyakarta : FH UII Press, 

2007), hal. VI. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
348 

dihadapkan ke sidang pleno, khususnya pada teks / kalimat “Ketuhanan dengan 
kewajiban menjalankan  syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya”. Latuharhary, 
seorang anggota  beragama  Protestan tidak menyetujui  pencantuman  seluruh anak 
kalimat tersebut, sedangkan  Ki Bagus Hadikusumo, dari kelompok Islam 
menghendaki  agar kata-kata “ bagi pemeluk-pemeluknya” dihilangkan dari kalimat 
di atas. Perdebatan yang berakhir dengan kompromistis itu, akhirnya membawa 
pengaruh yang cukup luas terhadap pengembangan hukum  dan kondisi umat Islam 
kemudian.6    

Di zaman Suharto  (Pada era Orde Baru, 1966-1998), terutama di sekitar 
pertengahan tahun 1980-an wacana tentang hubungan antara negara dan agama dan 
Negara Islam  sudah mulai dibahas dalam forum-forum–diskusi, wawancara tokoh 
bahkan dalam seminar-seminar nasional. Banyak kalangan intelektual berjiwa muda  
yang banyak terlibat dalam diskusi ini di antaranya adalah  Nurkholis Madjid, Amin 
Rais, Abdurrahman Wahid, Jalaludin Rahmat, dan lain-lain. 

Di masa ini pula  aspirasi umat ternyata  tidak dapat muncul keluar  ke 
permukaan, penangkapan aktivias Islam, pencekalan para muballigh sering terjadi, 
sehingga pada masa ini  muncul adalah  Islam Pobhia (kebencian pada Islam). Meski 
di masa ini terdapat beberapa  hal yang menggembirakan dan membanggakan7. 
Namun pada masa ini tetap merupakan mimpi buruk  karena umat Islam susah untuk 
mewujudkannya. 

Sementara di era Reformasi wacana akan hadirnya negara Islam Indonesia 
mulai mencuat kembali secara resmi dengan diselenggaraannya konfrensi Khilafah 
Internasional di Jakarata  tanggal 12 Agustus 2007 yang dimotori langsung oleh 
Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) yang saat itu dihadiri kurang lebih 100.000 orang 
termasuk utusan-utusan negara lain seperti Sudan, Jepang dan lain-lain.8Juga 
berdirinya Majlis Mujahdin Indonesia (MMI) yang mengadakan konggres di 
Yogyakarta  tahun 2000. Gerakan-gerakan  ini sebagai kekuatan  laten, terbuka  dan 
bermain  dalam gelanggang politik  ikut mewarnai wacana percaturan politik 
nasional. 

 
6  Otje Salman Soemadingrat, Menyikapi  dan Memaknai  Syariat Islam Secara Global  dan Nasional, 

(Bandung : PT Refika Aditama, 2004), hal.68-69. 
7 Di zaman Soeharto  di samping banyak hal yang melahirkan kebencian berupa  adanya 

pembunuhan,  penindasan hak asasi  manusia  namun pada masa ini pula lahir perhatian pada umat 
Islam berupa pembentukan oraganisasi-organisasi Islam seperti ICMI, pengembangan IPTEK dan 
IMTAQ dihampir semua lembaga-lembaga pemerintahan. 

8 HTI adalah kelompok yang berbeda dengan kelompok Islam lainnya dalam masalah ini. HTI 
sendiri secara idilogis struktural memperjuangakan berdirinya negara Islam atau dengan kata lain 
bahwa Islam adalah sebuah negara. Sementara kelompok lain seperti (MMI) Majlis Mujahidin 
Indonesia hanya memberlakukan hukum Islam  nasional tanpa menyebutkan Islam sebagai sebuah 
negara. Yang lebih konkrit lagi (KPPSI) Komite Persiapan Pemberlakuan  Syariat Islam Sulawesi 
Selatan  yang hanya memperjuangkan berlakunya syariat Islam di setiap daerah melalui peraturan 
daerah (perda) masing-masing. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
349 

Wacana negara Islam Indonesia itu menimbulkan pro dan kontrak di berbagai 
kalangan. Di antara tokoh nasional yang tidak sepakat dengan gagasan HTI adalah 
Hasyim Muzadi mantan ketua Umum PBNU. Dia mengatakan bahwa jika Khilafah 
Internasional diterima maka tidak mungkin Hizabut Tahrir Indonesia tidak akan 
mempersoalkan sistem republik, bentuk negara kesatuan negara Indonesia dan 
Pancasila. Padahal  pemerintahan tunggal Islam seperti yang diperjuangkan oleh 
Hizbut Tahrir, di nagara-negara timur tengah sendiri ditolak.9 

Dengan latar belakang di atas sesungguhnya inti dari perbedaan adalah, 
apakah memang ada sebuah nass qat‘i dalam Al-Qur’an dan Hadis Nabi yang 
mewajibkan kaum Mulsimin untuk memberlakukan hukum Islam atau mendirikan 
Negara Islam ? Inilah yang menjadi problem terbesar umat Islam, khusunya di 
Indonesia. 

Untuk mendekatkan pemahaman, kiranya hal yang perlu direview kembali 
adalah bahwa realitas keberagamaan di Indonesia identik dengan semangat 
keislamanan yang sektoral. Semangat itu terpolarisasi dalam dua kutub ekstrim yaitu 
fundamental dan liberal. Pihak yang mengaktualisasikan keberagamaannya dengan 
pendekatan literal pada akhirnya menjadikan pemikiran  dan tindakannya radikal. Di 
sisi lain, ada sebagian  umat Islam yang menyuarakan pemikiran keislaman  tanpa 
mengikuti manhaj  yang mutawatir, akibatnya mereka menjadi liberal. Keduanya tidak 
memberikan solusi dan alternatif, malah menghilangkan Islam yang rahmatan lil 
‘alamin. 

 
B. Cita Negara Teokratis-Fundamentalis (Negara Agama) di Indonesia  

Teokratis sendiri adalah  berasal dari bahasa Yunani yang berarti 
“pemerintahan Tuhan”. Dalam pandangan teokratis apa yang dilakukan oleh 
manusia dan masyarakat secara luas baik itu menyangkut masalah ekonomi, politik 
maupun budaya harus bisa dipertanggungjawabkan kepada Tuhan. Dalam 
pandangan teokratis tidak ada pemisahan antara urusan negara dan agama.10 
Kelompok  ini  mengklaim bahwa agama dan politik adalah sesuatu yang tidak bisa 
dipisahkan, karena agama melalui ajaran-ajarannya berisi tentang demokrasi dan 
kenegaraan. Begitu juga politik adalah wasilah untuk menegakkan agama dalam 
sebuah negara.  

Menurut pandangan mereka Syariat Islam adalah solusi untuk mengatasi 
berbagai masalah kehidupan. Pandangan  bahwa Islam adalah rahmatan li ‘al-‘alamin 
(Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam) yang memiliki ajaran-ajaran syariat 

 
9 Hasyim Muzadi, “Mandi Tapi Tak Basah”  Harian Rakyat Merdeka, 16 Agustus 2007, hal.5. 
10 Ahamad Gunaryo, Pergulatan Poitik dan Hukum Islam,   Cet I, (Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 

2006 ),  hal. 25 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
350 

sempurna maka nilai-nilai keislaman itu harus diterapkan dalam segala lini 
kehidupan. 

Karakteristik dari model negara Ini adalah Islam adalah negara ketuhanan 
yang membuat keputusan hukum terhadap persoalan di dunia dengan 
mengatasnamakan langit, menyelesaikan urusan dunia, manusia atas nama Allah. 
Otoritas tertinggi dalam negara ini adalah rijaluddin (para pemuka agama). 11 
konsekuensi dari pandangan ini, ketika segala tindakan dan kebijakan lahir dari para 
pemuka agama, maka akibatnya adalah hak-hak rakyat berupa aspirasi, kebebasan 
untuk mengeluarkan pendapat dan dipilih tergadaikan dengan kekusaan agama itu. 
Bagi mereka  Allah adalah  pembuat hukum, manusia tidak diperkenan membuat 
hukum (masdar tasyri’), seluruh aktivitas manusia  diatur oleh Allah  SWT. Kewajiban 
kaum Muslimin untuk tunduk dengan seluruh  aturan Allah SWT. Di dalam 
masyarakat Islam hanya diberlakukan syariat Islam, Islam tidak mengakui atau 
mengadopsi aturan selain Allah SWT, Islam menolak dengan tegas pluralisme.12 

Dalam perkembangannya konsep yang digagas oleh kelompok ini 
menimbulkan problem besar ketika dikaitkan dengan realitas masyarakat Indonesia. 
Sehingga tidak heran kiranya konsep ini dibabat habis oleh non teokratis. Mereka 
mengkritik sekaligus mendobrak pemahaman di atas dengan menciptakan 
pemikiran-pemikiran baru. Di antara kritik mereka seperti di bawah ini: 

Kelemahan pandangan teokratis biasanya terletak pada keterbatasannya untuk 
menghargai pluralisme masyarakat beserta seluruh implikasinya.13 Masyarakat 
dianggap atau dipaksa untuk menjadi homogen dalam arti memiliki satu visi. Bahkan 
dalam agama sendiri diupayakan agar tidak terjadi dispartasi pemahaman. 
Pemahaman dan penafsiran hanya datang dari jalur kekuasaan  yang memusat 
sehingga demokrasi tidak berkembang. Oleh karena itu pandangan yang demikian 
cenderung memperkecil peran partisifatif masyarakat dan menciptakan sikap 
otoriter. Akibat dari pandangan ini mengalami kesulitan ketika harus 
menghubungkannya dengan demokrasi. Hukum yang tampil cenderung bersifat, 
meminjam istilah Nonet Seiznick menindas bukan membebaskan atau reponsif.14  

 
11  Yusuf al-Qaradhawi, Al-Din wa al-Siyasah,  (ttp :Lembaga Riset Dan Fatwa Eropa, 2007), 

hal.134. 
12Syamsudin Ramadhan, Koreksi Total Sosialisme-Komunisme Marhaenisme, (Bogor : Al- Azhar 

Press, 2001), hal. 114 . 
13 Di samping menolak pluralisme kelompok ini menolak sejarah (historis) dan sosiologis. 

Artinya bahwa perkembangan masyarakat  yang harus beradabtasi dengan teks-teks  keagamaan  
bukan  penafsiran atas-tas teks-teks yang mengikuti. Bahkan yang lebih ironis hal yang terjadi kadang 
pemaksaan atas masyarakat untuk  menyesuaikan diri dengan  teks-teks agama dengan kekerasan. 

14 Gunaryo, Pergulatan,  hal. 28. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
351 

Kelompok ini dalam kenyataanya identik dengan kaum fundamentalisme15 
yang sering memahami teks-teks keagamaan dengan sangat literal konservatif. Maka 
dalam pandangan di atas kiranya sebuah pemahaman lahir,  bahwa kaum teokratis 
lebih berpatokan hanya pada legalitas  syariah  dari pada analisa realitas. Kelompok 
ini juga berdiri di atas aksioma–aksioma  kepentingan kelompoknya  dari pada 
kebutuhan riel. Ia juga lebih mengutamakan metode deduktif yang mendasarkan 
pada  teks-teks bukan metode-metode induktif yang membutuhkan pengumpulan 
dan pengklasifikasian data. 

Paling banter kelompok teokratis membedakan antara demokrasi dan syura 
dalam format negaranya. Bagi mereka Islam tidak mengakui adanya demokrasi tapi 
mengakui adanya syura. Konsep Syura yang mereka maksudkan adalah salah satu 
lembaga tinggi negara  yang  mengcoper semua kebijakan negara. Dalam hal ini 
mereka sangat menolak adanya suara mayoritas sebagai landasan kebijakan negara. 
Untuk memperjelas hal ini, menarik apa yang dikatakan oleh Abdurahman 
Muhammad dalam tulisannya. Tentu saja tidak semua keputusan  harus di dasarkan  
pada suara terbanyak. Dari tiga jenis keputusan  hanya satu yang bisa  dilakukan 
berdasarkan suara terbanyak tiga jenis keputusan  itu adalah : 
1. Keputusan yang berkaitan dengan hukum syariah. Terhadap keputusan ini tidak 

harus dilakukan  dengan suara terbanyak akan tetapi diserahkan pada ahlinya. 
Siapa yang dapat menyampaikan dalil yang paling  rajih maka pendapat itulah 
yang dapat diikuti. 

2. Keputusan yang berkaitan dengan disiplin ilmu  dan segala yang berkaitan 
dengan masalah akademis, terhadap keputusan ini, otoritasnya  di tangan para 
pakar dan orang-orang yang ahli pada bidangnya. 

3. Keputusan yang berkaitan dengan melaksanakan tindakan seperti memilih  wakil 
umat kepala negara atau ketua organisasi. Terhadap putusan ini yang paling 
afdhal melalui suara terbanyak. Jenis keputusan ini  tidak berkaitan dengan salah, 
bisa atau benar, halal, haram, juga tidak berkaitan dengan baik atau buruk.16 

 
C. Cita Negara Sekuler di Indonesia 

Kelompok ini beralasan bahwa hubungan agama dan politik  adalah hubungan 
yang saling berlawanan dan bertentangan. Pendapat ini menganggap bahwa agama 
adalah musuhnya politik dan sampai kapan pun keduanya tidak akan pernah 
menyatu tersebab karakteristik keduanya memang berbeda. Di antara karkateristik 

 
15 Ketika dilacak cikal bakal  dari kelompok ini adalah  sebenarnya merupakan  idiologi  politik 

yang dekat dengan politisasi agama ketimbang kepercayaan agama sendiri. Hal ini berakibat pada 
keyakinan bahwa agama adalah ekspresi Tuhan. Dengan kata lain bahwa tidak ada  pemerintahan di 
dunia ini kecuali pemerintahan yang diatur Tuhan. 

16 Abdurrahman Muhammad, Demokrasi dan Syura, Majalah Hidayatullah  Edisi II. Juni 2009, 
hal.12. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
352 

agama dan politik adalah, agama sendiri adalah sesuatu yang turun dari Allah, 
sementara politik adalah produk manusia. 

Dalam sejarahnya aliran sekularis ini  pernah diperjuangkan di Indonesia. 
dalam sejarahnya sidang PPKI terjadi perdebatan  politis  antara golongan 
kebangsaan nasionalis dan Islam. Golongan nasionalis yang dipersentasikan oleh  
oleh Supomo. Sukarno, Hatta dan golongan Kristen yang menghendaki antara urusan  
agama dan negara dipisahkan. Mereka menghendaki negara tidak usah mengurusi  
urusan agama  termasuk hukum agama.17  

Di Indonesia sendiri pemikiran sekuler seperti ini dikampanyekan oleh 
beberapa tokoh, seperti Nurkholis Madjid dan Jaringan Islam Liberal (JIL). Nurkholis 
Majid misalnya berani mengatakan: dari tinjauan yang lebih prinsipil konsep Negara 
Islam adalah suatu distorsi hubungan proporsional antara negara dan agama. Negara 
adalah salah satu segi kehidupan duniawi yang dimensinya adalah rasional dan 
kolektif sedangkan agama adalah aspek kehidupan lain (ukhrawi) yang dimensinya 
adalah  spritual dan pribadi.18 

Dalam penggalan kalimat di atas  memberikan pengertian bahwa  gagasan 
Negara Islam yang diperjuangkan oleh beberapa kelompok Islam tidak ada artinya  
karena agama menurut Madjid adalah urusan spiritual atau pribadi yang tidak dapat 
dicampuradukan dengan urusan  kenegaraan yang notabenenya adalah  masalah 
rasional kolektif. Dengan kata lain secara tegas  dia ingin memberikan batasan bahwa 
agama dan negara memiliki dimensinya sendiri dengan jalur pendekatan yang 
berbeda pula. Oleh karena itu  menurut Madjid sebuah identitas Islam tidak mungkin 
diterapkan kepada negara, yang menghalangi kebebasan manusia untuk melakukan 
kehendaknya. Agama dipandang sebagai bidang yang hanya mengurusi spiritual dan 
pribadi  yang tidak ada hubungan dengan negara.  

 Kerangka berfikir sekuler sendiri sesungguhnya mengadopsi corak pemikiran 
barat. Di Barat sendiri urusan duniawi dan ukhrawi memang dibedakan  secara tajam 
dan perbedaan ini sampai sekarang dipertahankan. Bagi barat sendiri kemajuan ilmu 
pengetahuan dicapai ketika agama dan negara  dipisahkan.  Agama sendiri bagi 
mereka adalah candu masyarakat. Dalam hal ini menarik apa yang dikatakan oleh 
Faisal Ismail dalam menggambarkan sekularisme barat :  pembacaan injil  dan doa di 
ruang kelas saja  tidak diperbolehkan. Karena barat secara konsisiten menganut 
prinsip (Matheus 22:21): Render  unto Caesar the things which are Caesar  and unto God the 
things  which are God’s (berikan kepada  kaisar /penguasa duniawi apa saja yang 
menjadi urusannya  dan serahkan kepada Tuhan apa saja yang menjadi urusannya.19 

 
17 Gunaryo, Pergulatan,  hal.32 
18  Nurkholish  Madjid,  Sekali Lagi Tentang Sekularisasi , (Jakarta  : Bulan Bintang, 1997), hal.109. 
19  Faisal Ismail, Membongkar  Kerancuan Pemikiran Nurkholish Madjid  Seputar Isu Sekularisasi 

Dalam Islam,  (Jakarta: PT Lasswell Visitama, 2010), hal.228. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
353 

Bukan saja dari Barat, dalam dunia Islam, pemikiran sekuler ini juga 
dikampanyekan oleh beberapa pemikir Islam yang mencoba memprovokasi 
masyarakat untuk memisahkan urusan agama dan negara. Di antara mereka Abu. 
Fadl, al-Asymawi dan lain-lain. 

Abu Fadl misalnya mengatakan: Ketika kita mengadopsi sebuah konstitusi  
yang kemudian diaplikasikan oleh negara maka hal itu tidak dapat mewakili 
kehendak Tuhan. Dan ketika kita memberikan kekuasan absolut kepada negara untuk 
merepresentasikan kehendak Tuhan maka hal itu bukanlah demokrasi  namun salah 
satu bentuk idiologi, ini bertentangan dengan teologi  Islam karena Allah tidak 
memiliki sekutu.20 

Berkaitan dengan wacana pemikiran di Indonesia, Tidak diragukan kedua cita 
negara di atas (teokrasi dan sekuler) ternyata tidak dapat menjembatani  fenomena 
dan realitas sesungguhnya di Indonesia. Realitas bahwa Indonesia bukan negara 
agama  meskipun  bukan pula negara sekuler. Dengan kata lain bahwa kedua 
pendekatan mazhab di atas tidak refresentatif untuk dijadikan  dasar pemahaman dan 
pergumulan wacana di Indonesia. Di Indonesia hukum agama diakomodir, sekalipun 
akomodasi itu tetap dalam kerangka kebutuhan bersama. Bersama-sama dengan 
urusan yang lain, agama diperlakukan sebagai salah satu unsur pembentuk cita 
negara. Sebagai konsekuensi  hukum yang bersumber dari agama diadopsi sebagai 
salah satu unsur pembentuk hukum negara atau nasional.21 Di Indonesia juga, Islam 
sebagai idiologi masyarkat yang sangat kuat dan melekat dalam tradisi dan syiar. 
Cita-cita akan sebuah komunitas religi adalah sesuatu yang tidak pernah dinafikan 
dalam kehidupan bangsa. Geliat dan semangat beberapa daerah di Indonesia untuk 
mendirikan Negara Islam adalah realitas masyarkat Indonesia  yang tak 
terbantahkan. 

Untuk menjembatani dua kelompok yang berbeda di atas maka menarik apa 
yang ditawarkan oleh al-Qaradhawiseputar masalah ini. Al-Qaradhawi secara tegas 
menolak konsep kedua model pemikiran (teokratis dan liberalis). 

Kalau hal ini dikaitkan dalam konteks Indonesia mungkin ada yang 
mempertanyakan bagaimana mendirikan Negara Islam di tengah-tengah peradaban 
dunia yang selalu berkembang seperti saat ini? Dan yang paling penting adalah  
bagaimana integrasi konsep al-Qaradhawi dengan penerapan syariat Islam dalam 
Negara Islam lebih khusus di Indonesia? 

Banyak kalangan menyoroti berbagai persoalan yang muncul dalam usaha 
penerapan syariat Islam di Indonesia. Khususnya ketika  berbicara tentang penerapan 
syariat Islam di Aceh. Di kalangan kaum Muslimin sendiri ada wacana yang 

 
20  Yanto Nugroho, “Urgensi Revolusi Pemikiran  Khaleed Abu Fadhl”  Jurnal  Afkar   diterbitkan 

oleh Afkar  Istitute for Aufklrung (AIA),-LMNU, edisi 25 Oktober-i6 November 2007), hal.14. 
21 Gunaryo, Pergulatan ,  hal. 32. 
 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
354 

berkembang bahwa  akan banyak kendala  dalam penerapan syariat Islam ketika 
dalam pelaksanaanya, sebagaimana yang dikatakan oleh Topo Santoso : 
1. Kendala kultural yaitu umat Islam belum bisa menerima. 
2. Kendala fikroh (pemikiran) banyaknya pandangan negatif terhadap Islam dan 

kurang yakin efektifitasnya.  
3. Kendala filosofis  berupa tuduhan bahwa hukum Islam tidak adil kejam dan 

ketinggalan zaman. 
4. Kendala yuridis tercermin dari belum adanya ketentuan hukum pidana yang 

bersumber dari syariat Islam. 
5. Kendala konsolidasi dari berbagai kalangan umat Islam yang berselisih paham. 
6. Kendala akademis belum luasnya cakupan hukum Islam di sekolah-sekolah. 
7. Kendala perumusan, belum adanya upaya sistematis menggantikan hukum Barat 

dengan hukum Islam. 
8. Kedala ilmiyah, kurangnya literatur mengenai hukum Islam. 
9. Kendala politis, belum cukup kekuatan politik untuk penegakan syari’at Islam 

melalui proses politik.22 
Indikasi dari pandangan ini sesungguhnya tidak lebih dari keraguan dan 

kekhawatiran  mendalam  pada syariat Islam sendiri, padahal dalam ajaran Islam 
menghendaki adanya keyakinan dalam penerapan syariat Islam tanpa ragu 
sedikitpun. Kekhawatiran ini akan berujung pada sikap pesimis, sampai kapanpun 
syariat dan Negara Islam tidak akan tegak di Indonesia. 

Untuk mendukung konsep Negara Islam al-Qaradhawi penulis berpendapat 
Penegakan syariat Islam dalam Negara Islam sendiri harus dimulai dengan 
perubahan di berbagai lini kehidupan masyarakat demi terwujudnya tujuan bersama. 
Dalam mewujudkan cita-cita ini paling tidak ada dua hal yang harus diindahkan 
menurut Otje Salman. Pertama melakukan perombakan yang revolusioner  yaitu 
melalui perubahan moral kepemimpinan, melalui gerakan dan mobilisasi 
massa/pengerahan massa secara besar-besaran untuk merombak sistem dengan 
sasaran utama menetapkan seorang pemimpin yang memiliki kualitas moral dan 
tingkat kesalehan yang teruji sehingga dapat memimpin bangsa ini  ke jalan yang 
lebih baik. Kedua  penegakan syariat Islam melalui kegiatan sistematis dan bertahap 
yaitu mencoba mengembangkan metode-metode (di masyarakat), untuk selanjutnya 
dilakukan proses Islamisasi di berbagai lapangan hukum.23  

Memang sebagai sebuah fenomena yang tak terbantahkan di beberapa negara 
muslim, ternyata masih sulit untuk menerapkan syariat Islam dalam sebuah negara. 
Di samping permasalahan utamanya, tidak semua kaum muslimin mendukung dan 

 
22 Topo Santoso, “Menyoal Penegakan Syariat Islam”  Media Indonesia  tertanggal 15 Juni 2001, 

hal. 14. 
23 Otje Salman,  Menyikapi,  hal.83-84. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
355 

melaksanakannya, juga karena faktor model Negara Islam yang refresentatif dan  
dapat mengayomi semua kalangan. Permasalahan inilah kiranya yang ingin 
disampaikan al-Qaradhawi dalam risalahnya. 

Sebagaimana yang telah kita ketahui bersama yang dimaksud dengan Negara 
Islam perspektif al-Qaradhawi adalah sebuah negara yang  memberikan semua hak-
hak  bagi seluruh rakyat di bawah aturan  syariat dalam Al-Qur’an dan Hadis Nabi 
SAW. Berkaitan dengan hal ini kalau kita kembalikan pada realitas terjadi di 
Indonesia  diakui bahwa  penerapan  syariat Islam di Indonesia  terlihat belum 
dilaksanakan secara sempurna. Bahkan boleh dikatakan bahwa tidak ada satupun 
Negara Islam saat ini yang menerapkan syariat Islam secara kafah (keseluruhan). Di 
Indonesia sendiri penerapan syariat Islam hanya terjadi pada hal-hal yang dianggap 
sakral oleh masyarakat seperti pernikahan, hudud (aceh), warisan dan lain- lain.  

Dalam konteks ini hal yang perlu dicermati adalah segala sesuatu yang 
dianggap besar adalah sesuatu yang sesungguhnya tidak ringan untuk dilakukan. 
Bahkan sesungguhnya dia butuh perjuangan dan pengorbanan yang besar. 
Ketidaksempurnaan penerapan syariat Islam di Indonesia tidak harus melahirkan 
pemahaman bahwa Islam bukanlah sebuah idiologi politik. Dengan kata lain 
ketidakmampuan penerapan syariat Islam secara keseluruhan tidak menggiring pada 
pemahaman bahwa  Islam tidak mengakui masalah-masalah kehidupan lain. 

 Di satu sisi hakikatnya bahwa Negara Islam sudah ada  eksistensinya,  di 
antaranya adalah Arab Saudi, Malaysia, Pakistan, Iran24 dan lain-lain. Tapi di sisi lain 
permasalahan yang ada adalah  belum ditemukan Negara Islam yang ideal 
(sempurna). Dengan kata lain bahwa negara yang menamakan negaranya sebagai 
Negara Islam, belum secara sempurna menerapkan  secara keseluruhan syariat Islam 
sebagai undang-undang negara. 

Oleh karena itu  dalam masalah ini  al-Qaradhawi mamandang bahwa perlu 
ada pemahaman akan konsep al-tadarruj (pentahapan). Yaitu tahapan-tahapan 
perjuangan yang kongkrit.  Menurut al-Qaradhawi al-tadaruj  dalam penerapan 
syariat Islam merupakan “sunnatullah”  yang terjadi di dunia ini. Sebagaimana hal ini 
terjadi di beberapa kewajiban-kewajiban dan larangan-larangan  seperti puasa, khamr 
dan lain-lain yang itu terjadi dengan proses al- tadaruj (pentahapan).25 

 
24 Iran dengan berani mengatakan bahwa  menamakan dirinya sebagai  The Islamic Republic of 

Iran. Sebelumnya  ketika Iran masih di bawah pemerintahan  Shah Reza Pahlavi, Negara itu bercorak 
westernis–sekularistik karena Shah melaksanakan program-program pembangunnannya berorientasi 
ke barat (Amerika Serikat), Shah jatuh dari kekuasaanya  bersamaan dengan keberhasilan revolusi 
Islam yang dipimpin dan digerakkan  oleh Ayatulla>h Khomeini. Sejak itu Iran secara meyakinkan 
menjadi Negara Islam  atau negara beridentitas Islam. Lihat selengkapnya Faisal Ismail Membongkar 
Kerancuan Pemikiran Nurkholis  Madjid  hal. 230. 

25  Yusuf al-Qaradhawi,  Al–Islam  wa ‘llmaniyyah Wajhan li Wajhin,  (Kairo: Maktabah 
Wahbah,1995), hal. 151. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
356 

Dalam proses tadaruj sediri menurut al-Qaradhawi tidak berarti meremehkan  
hukum Islam lainnya atau menggantungkannya  sampai waktu yang tidak 
ditentukan, akan tetapi yang dimaksud tadaruj sendiri adalah usaha meletakkan 
tahap-tahap pelaksanaan syariah  dengan fase-fase tertentu.26 

Berkaitan dengan wacana Negara Islam Indonesia penulis berpendapat bahwa 
konsep tadaruj yang yang ditawarkan oleh al-Qaradhawi sangat representatif untuk 
dijadikan bahan pemikiran di Negara Indonesia. Indonesia yang berpenduduk 
muslim terbesar merupakan unsur yang perlu dipertimbangkan dalam penegakan 
negara dan hukum Islam. Itu artinya kalau negara-negara muslim lainnya seperti 
Malaysia, Saudi Arabiyah dan lain-lain berani mendirikan Negara Islam dan 
menerapkan hukum Islam yang notabenenya sebagai negara yang kaya dengan 
agama dan budaya,  maka otomatis Indonesia adalah yang paling pantas untuk 
melakukan hal itu. Syariat Islam lengkap dengan semua peraturan dan sistem 
kehidupan sosial, ekonomi, politik, militer dll sebagaimana hal ini pernah ada dan 
berkuasa selama kurang lebih seribu tahun lebih. 

Di samping itu alasan yang paling kuat bahwa Indonesia adalah negara yang 
representatif untuk sebuah Negara Islam adalah lahirnya geliat dan semangat di 
beberapa daerah yang memperjuangkan diterapkannya syariat Islam sebagai 
undang-undang daerah. Itu artinya kesadaran akan syariat Islam sebagai icon 
kehidupan umat sudah mulai disadari oleh masyarakat. 

Begitu pula dengan melihat realitas hukum Indonesia sekarang, masyarakat 
Indonesia tidak segan-segan melanggar aturan yang ditetapkan oleh pemerintah. Di 
samping mereka meyakini bahwa hukum bisa diperjualbelikan, keadilan bisa 
dinegosiasikan, di samping itu juga kekuatan hukum di negeri ini  seakan tidak 
memberikan ancaman keras kepada pelaku tindak kriminal. Tradisi korupsi misalnya 
sudah menjadi pekerjaan harian para penjahat-penjahat negara untuk merampas hak-
hak rakyat. Ditambah lagi dengan Indonesia sebagai negara berbasis Islam dengan 
berbagai karakteristiknya berada pada posisi yang cenderung terkontaminasi dan 
tersihir oleh sistem hukum yang ada di Barat. Demokrasi Indonesia adalah demokrasi 
Barat, keadilan Indonesia adalah keadilan versi barat sehingga akibatnya adalah tidak 
saja melahirkan generasi yang kapitalistik, materialistis dan terjajah, tetapi sekaligus 
menjadi masyarakat yang  suka dengan budaya negara lain. Dalam posisi seperti 
demikian, menyikapi dan menafsirkan sekaligus membumikan hukum Islam di 
Indonesia adalah sesuatu yang penting untuk dipertimbangkan. 
 
Kesimpulan 

Pada penerapan aplikasi di atas al-Qardhawi mencoba mewujudkannya pada 
sebuah kasus hukum yaitu persoalan negara dan pemerintahan dalam Islam. 

 
26 Ibid. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
357 

Menurutnya bahwa Islam adalah agama dan negara. Keuniversalan Islam menjadi 
dalil terkuat untuk membangun Negara Islam sebagai wasilah penerapan hukum-
hukum Tuhan di muka bumi. Alasan lain yang disampaikan, mengapa harus 
mendirikan Negara Islam, adalah bukti sejarah.  Dunia  mengakui bahwa Islam 
pernah menjadi negara “adi daya” yang pernah jaya di dunia seribu tahun lebih. Nabi 
Muhammad adalah pemimpin tertinggi, mengepalai dan mengatur kebutuhan 
manusia di bawah naungan syariat Islam. 

Dan terakhir hubungan pemikiran al-Qardhawi dengan wacana pemikiran di 
Indonesia kiranya merupakan hal yang perlu diapresiasi. Dengan metode hukum 
yang dia tawarkan kiranya merupakan pertimbangan bagi rakyat Indonesia untuk 
memikirkan kembali model keberagamaan di tanah air ini sekaligus merupakan 
kekayaan khazanah keilmuan yang perlu dijaga. Konsep pemutihan sosial, tadarruj 
(pentahapan) dan model demokrasi al-Qardhawi kiranya satu hal yang sangat urgen 
untuk masa depan Indonesia. 

 
Daftar Pustaka 
al-Qaradhawi Yusuf, 2007 Al-Din wa al-Siyasah, Eropa ttp :Lembaga Riset Dan Fatwa, 

2007) 

           --------------------------------. Al-din wa al-Siyasah ttp :Lembaga Riset dan Fatwa 
Eropa. 

Al-Qaradhawi, Yusuf, 2004. Khitabuna al-Islami fi ‘Asri al-‘Awlamah Kairo : Dar al-
Syuruq. Cetakan Pertama. 

Gunaryo, Ahamd, 2006. Pergulatan Poitik dan Hukum Islam  Yogyakarta : Pustaka 
Pelajar. Cetakan Pertama. 

Muzadi Hasyim, 2007 “Mandi Tapi Tak Basah”  Harian Rakyat Merdeka 

HR Ridwan, 2007 Fiqih Politik , Kata Pegantar Mahmud MD, Yogyakarta : FH UII 
Press,Cet I 

HR, Ridwan, 2007. Fiqih Politik   Kata Pegantar Mahfud MD,  Yogyakarta : FH UII 
Press. Cetakan Pertama. 

Ismail Faisal, 2010 Membongkar  Kerancuan Pemikiran Nurkholish Madjid  Seputar Isu 
Sekularisasi Dalam Islam, Jakarta: PT Lasswell Visitama 

Ismail, Faisal, 2010. Membongkar  Kerancuan Pemikiran Nurkholish Madjid  Seputar Isu 
Sekularisasi Dalam Islam  Jakarta: PT Lasswell Visitama . 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338 

 
358 

  Madjid, Nurkholish, 1997. Sekali Lagi Tentang Sekularisasi  (Jakarta  : Bulan Bintang,  

Nugroho Yanto, 2007 “Urgensi Revolusi Pemikiran  Khaleed Abu Fadhl”  Jurnal  Afkar   
diterbitkan oleh Afkar  Istitute for Aufklrung (AIA),-LMNU, edisi 25 Oktober-
i6 November) 

Ramadhan, Syamsudin, 2001. Koreksi Total Sosialisme-Komunisme Marhaenisme  Bogor : 
Al- Azhar Press,  

Soemadingrat, Otje Salman, 2004. Menyikapi  dan Memaknai  Syariat Islam Secara Global  
dan Nasional, Bandung : PT Refika Aditama. 


