Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik

P-ISSN: 2961-9238 / E-ISSN: 2961-8983
Volume 4, Nomor 2, Desember 2025
https:/ / ejournal.staindirundeng.ac.id /index.php/constituo

Pemikiran Fiqih Siyasah Perspektif Yusuf al-Qaradhawi

Husni Idrus
IAIN Sultan Amai Gorontalo, Indonesia
Email Konfirmasi: husni.idrus@iaingorontalo.ac.id

Abstrak

Figih siyasah merupakan disiplin hukum Islam yang mengkaji prinsip-prinsip pengelolaan
kekuasaan dan pemerintahan berdasarkan nilai-nilai syariat. Yusuf al-Qaradhawi sebagai
ulama kontemporer menawarkan gagasan figih siyasah yang moderat dan responsif terhadap
dinamika politik modern. Penelitian ini merupakan penelitian pustaka (library research)
dengan pendekatan kualitatif-deskriptif. Data dikumpulkan melalui penelaahan karya-karya
Yusuf al-Qaradhawi, literatur figih siyasah klasik dan kontemporer, serta artikel ilmiah yang
relevan. Analisis data dilakukan dengan teknik analisis isi (content analysis) untuk
mengidentifikasi konsep, prinsip, dan orientasi pemikiran figih siyasah Yusuf al-Qaradhawi.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa Yusuf al-Qaradhawi memandang fiqih siyasah sebagai
instrumen untuk merealisasikan maqasid al-syari’ah dalam kehidupan bernegara. Prinsip-
prinsip utama yang ditekankannya meliputi keadilan, syura, kebebasan, persamaan, serta
akuntabilitas penguasa. la juga menegaskan pentingnya ijtihad politik yang fleksibel dan
kontekstual dalam menghadapi perubahan sosial dan politik. Pemikiran figih siyasah Yusuf
al-Qaradhawi memiliki relevansi kuat dalam konteks pemerintahan modern, khususnya
dalam membangun sistem politik yang demokratis, etis, dan berorientasi pada kemaslahatan
umum.

Kata kunci: Figih Siyasah, Yusuf al-Qaradhawi, Politik Islam, Magqasid al-Syari‘ah, Syura

Pendahuluan

Dalam tradisi intelektual, korelasi antara agama dan negara masih sebagai
polemik besar. Di satu sisi terlihat usaha dari beberapa kelompok yang ingin
menyatukan antara keduanya, tapi di sisi lain ada kelompok yang berusaha untuk
memisahkan keduanya. Seakan ada suatu “ambiguitas” ketika ada wusaha
menggabungkan antara agama dan negara atau kekuasaan. Meskipun agama
bukanlah hasil atau produk negara tetapi keberlakuan agama tertentu termasuk
hukum-hukum agama atas keputusan politik. Dalam skala spesifik penafsiran-

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 344



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

penafsiran agama termasuk hukum-hukumnya pun sering kali ditentukan oleh
kepentingan-kepentingan politik sebuah negara.

Ada anggapan yang mengatakan bahwa jika negara dikaitkan dengan agama
maka agama akan membatasi kebebasan politik sebuah negara yang kemudian
membatasi gerak politik tanpa memberikan ruang bebas. Apalagi jika agama
dipahami sebagai bentuk ketaatan terhadap teks-teks Al-Qur’an dan Hadis Nabi yang
bersifat terperinci. Menarik untuk dikaji, Menurut Mohammad Baidhowi secara
umum Integralistik negara (politik) dan Agama dapat diwujudkan secara garis besar
dibagi menjadi tiga paradigma pemikiran yaitu:

Pertama , integralistik (integrated paradigm) agama dan negara menyatu.
Wilayah agama meliputi politik atau negara. Lembaga merupakan negara politik dan
keagamaan sekaligus. Karenanya, menurut paradigma ini, kepala negara adalah
pemegang kekuasaan agama dan kekuasaan politik. Pemerintahannya
diselenggarakan atas dasar “kedaulatan ilahi”.

Kedua, paradigma simbiotik (symbiotik paradigm), agama dan negara, menurut
paradigma ini, berhubungan secara simbiotik, yaitu suatu hubungan yang bersifat
timbal balik dan saling memerlukan. Dalam hal ini agama memerlukan negara,
karena dengan negara agama dapat berkembang. Sebaliknya negara juga
memerlukan agama karena dengan agama, negara dapat berkembang dengan
bimbingan etika dan moral spiritual.l

Ketiga Paradigma sekularistik (secularistic paradigm). Paradigma ini menolak
kedua paradigma di atas. Sebagai gantinya paradigma sekularistik mangajukan
pemisahan (disparitas) agama atas negara dan pemisahan negara atas agama.?

Dalam Islam sendiri antara agama dan politik (negara) diakui sebagai bagian
dari ajaran Islam. Islam sebagai rahamatan lil ‘alamin kiranya merupakan “slogan”
yang dapat mewakili bahwa Islam sebagai agama yang mengatur segala bentuk
kebutuhan manusia dan memberikan jaminan kehidupan bahagia di akhirat
termasuk mengatur politik. Politik sendiri diakui sebagai urusan besar bagi manusia
karena politik adalah sebuah mediasi untuk mewujudkan dan menerapkan perintah
Tuhan.? Oleh karena itu sangat tidak wajar kiranya ada usaha untuk memisahkan

1Dengan demikian dalam paradigma simbiotik ini masih adanya kehendak mengistimewakan
penganut agama mayoritas untuk memberlakukan hukum-hukum agamanya di bawah legitimasi
negara. Atau paling tidak, karena sifatnya yang simbiotik tersebut, hukum-hukum agama masih
mempunyai peluang untuk mewarnai hukum-hukum negara bahkan dalam masalah tertentu tidak
menutup kemungkinan hukum agama dijadikan sebagai hukum negara. Hal ini bisa terjadi karena
sifat simbiotik antar agama dan negara mempunyai tingkat kualitas yang berbeda .

2 Mohammad Baidhowi dkk, Agama dan Kearifan Lokal Dalam Tantangan Gobal, Cet I,
(Yogyakarta : Sekolah Pascasarjana UGM, 2008), hal.359-361.

3Politik dalam negara Islam adalah melaksanakan hukum-hukum Islam, menerapkan sistem
mu’amalah, penegakan hudud, penerapan sangsi-sangsi, pemeliharaan akhlak, mengisi penegakkan
dengan syiar dan ibadah, dan mengatur semua urusan umat menurut hukum-hukum Islam.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 345




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

antara Islam dan politik. Bahkan politik dalam Islam adalah faktor utama ketika Islam
dapat menguasai dunia sebagaimana dicatat dalam sejarah Islam.

Hasan al-Banna dalam risalahnya mengatakan bahwa barang siapa yang
menyangka bahwa politik bukanlah satu kajian dan ajaran Islam, sesungguhnya dia
telah menzalimi dirinya sendiri dan menzalimi pengetahuan dia tentang Islam,
karena sesungguhnya Islam adalah syariat Allah yang tidak ada di dalamnya
kebatilan sedikitpun.

Dalam tulisan makalah ini penulis mengkaji pemikiran Yusuf Qardhawi
tentang negara Islam dan kontribusi pemikirannya terhadap negara Islam yang ada
di Indonesia dewasa ini.

Yusuf al-Qardhawi, seorang pemikir Islam Kontemporer berkebangsaan Mesir,
beliau adalah sosok yang sangat melegenda dalam pergerakan Islam kontemporer
dewasa ini. Beliau menghabiskan waktunya untuk berkhidmat kepada Islam,
berceramah, serta menyampaikan masalah-masalah aktual dan keislaman di berbagai
tempat dan negara. Hal ini menjadikan pengaruh Qardhawi sangat besar di berbagai
belahan dunia, khusunya dalam pergerakan Islam kontemporer melalui karya-
karyanya yang mengilhami kebangkitan Islam Moderen.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode penelitian pustaka (library research)
dengan pendekatan kualitatif-deskriptif untuk mengkaji pemikiran fiqgih siyasah
Yusuf al-Qaradhawi. Sumber data utama diperoleh dari karya-karya Yusuf al-
Qaradhawi yang membahas politik Islam, figih kontemporer, dan hubungan agama
dengan kekuasaan, sedangkan sumber data sekunder berasal dari buku, jurnal ilmiah,
dan artikel akademik yang relevan dengan figih siyasah. Teknik pengumpulan data
dilakukan melalui studi dokumentasi dengan menelusuri, mengklasifikasi, dan
menelaah literatur yang berkaitan dengan tema penelitian. Analisis data dilakukan
menggunakan teknik analisis isi (content analysis) untuk mengidentifikasi konsep,
prinsip, dan kerangka pemikiran figih siyasah Yusuf al-Qaradhawi, kemudian
disajikan secara sistematis guna memperoleh pemahaman komprehensif serta
relevansinya dalam konteks politik dan pemerintahan modern.

Pembahasan/Hasil

A. Wacana Negara Islam di Indonesia dan Kontribusi Pemikiran al-Qardhawi
Seperti yang telah diakui oleh semua kalangan, Indonesia adalah sebuah

negara yang memiliki berbagai macam suku, budaya dan agama. Keragaman ini

sesunguhnya yang membedakan Indonesia dengan negara lain. Secara spesifik

misalnya, agama yang tumbuh dan berkembang di Indonesia diakui sebagai sesuatu

4 Hasan al-Banna, Majmu’ah Rasail Hasan Al-Banna , Cet1 (Kairo : Dar al-Dakwah, 1997), hal.228.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 346




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

kebanggaan tersendiri bagi pemeluknya, masing-masing mereka merasakan adanya
kebebasan untuk melaksanakan ritual keberagamaan secara sukarela. Hal ini di
samping mendapatkan perlindungan dari pemerintah, juga sebagai wujud dari
toleransi antar masyarakat yang telah terpatri sejak zaman dulu.

Dari segi kuantitas, Indonesia sendiri diakui oleh dunia sebagai negara
muslim terbesar. Itu artinya bahwa mayoritas warga negara Indonesia beragama
Islam. Hal yang menarik dalam masalah ini adalah, biasanya agama mayoritas dalam
sebuah negara, sebagai “superior” (yang mendominasi) dalam pengambilan
keputusan negara sekaligus banyak berpartisifasi dalam merumuskan kebijakan-
kebijakan pemerintah. Fenomena ini bukan saja terjadi di Indonesia tapi di hampir
semua negara plural.

Di Indonesia, sejarah mencatat bahwa perjuangan kemerdekaan Indonesia
tidak terlepas dari peran aktif dari tokoh-tokoh muslim sebagai pembela dan
pahlawan kemerdekaan. Peran ini tidak saja terjadi zaman kemerdekaan akan tetapi
berlanjut sampai zaman sekarang. Tokoh muslim paling banyak menguasai lembaga-
lembaga negara seperti lembaga legislatif, eksekutif dan yudikatif. Dalam
perkembangannya realitas ini dijadikan “inspirasi” beberapa tokoh muslim untuk
membangun idealisme dan “mengimpikan” berdirinya Negara Islam di Indonesia.
Kelompok ini memandang bahwa Indonesia seharusnya menjadi negara muslim
yang mampu mengakomodir semua keragaman masyarakat Indonesia.

Idealnya isu Negara Islam Indonesia sendiri seperti yang dikatakan oleh
Mahfud MD, sudah mencuat sejak awal abad 20 ketika keinginan dan gerakan untuk
merdeka dari penjajahan mulai muncul. Pada saat itu beberapa tokoh kaum Muslimin
di Hindia Belanda (nama Indonesia ketika masih dijajah Belanda) sudah berbicara
tentang kebangsaan Islam, seperti juga adanya tokoh-tokoh yang berbicara tentang
kebangsaan Jawa dan kebangsaan Melayu. Pada tahun 1938 muncul polemik yang
sangat menarik antara Soekarno dan Natsir (yang saat itu menggunakan nama
samaran Muchlis) tentang negara kebangsaan (sekuler) dan Negara Islam yang
selanjutnya oleh tokoh dan pengikutnya masing-masing dibawah ke forum
penyelidik usaha-usaha persiapan kemerdekaan Indonesia (BPUPKI) melalui debat
yang sangat retorik, dan memukau.5

Puncak dari perdebatan mereka terlihat saat merumuskan Piagam Jakarata, hal
ini seperti yang dikatakan oleh Otje Salman : panitia kecil yang terdiri dari sembilan
orang, segera dibentuk, setelah sidang badan penyelidik berakhir yang terdiri dari
Soekarno, Muhammad Hatta, Haji Agus Salim, Ahmad Soebardjo, Abdul Wahid
Hasyim dan Muhammad Yamin. Masing-masing merupakan bagian dari kelompok
Nasionalis-Islam-dan Nasionalis Sekuler. Terjadilah perdebatan sengit ketika

5 Ridwan HR, Figih Politik , Kata Pegantar Mahmud MD, Cet I, (Yogyakarta : FH UII Press,
2007), hal. VL

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 347




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

dihadapkan ke sidang pleno, khususnya pada teks / kalimat “Ketuhanan dengan
kewajiban menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya”. Latuharhary,
seorang anggota beragama Protestan tidak menyetujui pencantuman seluruh anak
kalimat tersebut, sedangkan Ki Bagus Hadikusumo, dari kelompok Islam
menghendaki agar kata-kata “ bagi pemeluk-pemeluknya” dihilangkan dari kalimat
di atas. Perdebatan yang berakhir dengan kompromistis itu, akhirnya membawa
pengaruh yang cukup luas terhadap pengembangan hukum dan kondisi umat Islam
kemudian.®

Di zaman Suharto (Pada era Orde Baru, 1966-1998), terutama di sekitar
pertengahan tahun 1980-an wacana tentang hubungan antara negara dan agama dan
Negara Islam sudah mulai dibahas dalam forum-forum-diskusi, wawancara tokoh
bahkan dalam seminar-seminar nasional. Banyak kalangan intelektual berjiwa muda
yang banyak terlibat dalam diskusi ini di antaranya adalah Nurkholis Madjid, Amin
Rais, Abdurrahman Wahid, Jalaludin Rahmat, dan lain-lain.

Di masa ini pula aspirasi umat ternyata tidak dapat muncul keluar ke
permukaan, penangkapan aktivias Islam, pencekalan para muballigh sering terjadi,
sehingga pada masa ini muncul adalah Islam Pobhia (kebencian pada Islam). Meski
di masa ini terdapat beberapa hal yang menggembirakan dan membanggakan’.
Namun pada masa ini tetap merupakan mimpi buruk karena umat Islam susah untuk
mewujudkannya.

Sementara di era Reformasi wacana akan hadirnya negara Islam Indonesia
mulai mencuat kembali secara resmi dengan diselenggaraannya konfrensi Khilafah
Internasional di Jakarata tanggal 12 Agustus 2007 yang dimotori langsung oleh
Hizbut Tahrir Indonesia (HTI) yang saat itu dihadiri kurang lebih 100.000 orang
termasuk utusan-utusan negara lain seperti Sudan, Jepang dan lain-lain.8Juga
berdirinya Majlis Mujahdin Indonesia (MMI) yang mengadakan konggres di
Yogyakarta tahun 2000. Gerakan-gerakan ini sebagai kekuatan laten, terbuka dan
bermain dalam gelanggang politik ikut mewarnai wacana percaturan politik
nasional.

¢ Otje Salman Soemadingrat, Menyikapi dan Memaknai Syariat Islam Secara Global dan Nasional,
(Bandung : PT Refika Aditama, 2004), hal.68-69.

7 Di zaman Soeharto di samping banyak hal yang melahirkan kebencian berupa adanya
pembunuhan, penindasan hak asasi manusia namun pada masa ini pula lahir perhatian pada umat
Islam berupa pembentukan oraganisasi-organisasi Islam seperti ICMI, pengembangan IPTEK dan
IMTAQ dihampir semua lembaga-lembaga pemerintahan.

8 HTI adalah kelompok yang berbeda dengan kelompok Islam lainnya dalam masalah ini. HTI
sendiri secara idilogis struktural memperjuangakan berdirinya negara Islam atau dengan kata lain
bahwa Islam adalah sebuah negara. Sementara kelompok lain seperti (MMI) Majlis Mujahidin
Indonesia hanya memberlakukan hukum Islam nasional tanpa menyebutkan Islam sebagai sebuah
negara. Yang lebih konkrit lagi (KPPSI) Komite Persiapan Pemberlakuan Syariat Islam Sulawesi
Selatan yang hanya memperjuangkan berlakunya syariat Islam di setiap daerah melalui peraturan
daerah (perda) masing-masing.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 348




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

Wacana negara Islam Indonesia itu menimbulkan pro dan kontrak di berbagai
kalangan. Di antara tokoh nasional yang tidak sepakat dengan gagasan HTI adalah
Hasyim Muzadi mantan ketua Umum PBNU. Dia mengatakan bahwa jika Khilafah
Internasional diterima maka tidak mungkin Hizabut Tahrir Indonesia tidak akan
mempersoalkan sistem republik, bentuk negara kesatuan negara Indonesia dan
Pancasila. Padahal pemerintahan tunggal Islam seperti yang diperjuangkan oleh
Hizbut Tahrir, di nagara-negara timur tengah sendiri ditolak.’

Dengan latar belakang di atas sesungguhnya inti dari perbedaan adalah,
apakah memang ada sebuah nass gati dalam Al-Qur'an dan Hadis Nabi yang
mewajibkan kaum Mulsimin untuk memberlakukan hukum Islam atau mendirikan
Negara Islam ? Inilah yang menjadi problem terbesar umat Islam, khusunya di
Indonesia.

Untuk mendekatkan pemahaman, kiranya hal yang perlu direview kembali
adalah bahwa realitas keberagamaan di Indonesia identik dengan semangat
keislamanan yang sektoral. Semangat itu terpolarisasi dalam dua kutub ekstrim yaitu
fundamental dan liberal. Pihak yang mengaktualisasikan keberagamaannya dengan
pendekatan literal pada akhirnya menjadikan pemikiran dan tindakannya radikal. Di
sisi lain, ada sebagian umat Islam yang menyuarakan pemikiran keislaman tanpa
mengikuti manhaj yang mutawatir, akibatnya mereka menjadi liberal. Keduanya tidak
memberikan solusi dan alternatif, malah menghilangkan Islam yang rahmatan lil
‘alamin.

B. Cita Negara Teokratis-Fundamentalis (Negara Agama) di Indonesia

Teokratis sendiri adalah  berasal dari bahasa Yunani yang berarti
“pemerintahan Tuhan”. Dalam pandangan teokratis apa yang dilakukan oleh
manusia dan masyarakat secara luas baik itu menyangkut masalah ekonomi, politik
maupun budaya harus bisa dipertanggungjawabkan kepada Tuhan. Dalam
pandangan teokratis tidak ada pemisahan antara urusan negara dan agama.l”
Kelompok ini mengklaim bahwa agama dan politik adalah sesuatu yang tidak bisa
dipisahkan, karena agama melalui ajaran-ajarannya berisi tentang demokrasi dan
kenegaraan. Begitu juga politik adalah wasilah untuk menegakkan agama dalam
sebuah negara.

Menurut pandangan mereka Syariat Islam adalah solusi untuk mengatasi
berbagai masalah kehidupan. Pandangan bahwa Islam adalah rahmatan li “al-"alamin
(Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam) yang memiliki ajaran-ajaran syariat

9 Hasyim Muzadi, “Mandi Tapi Tak Basah” Harian Rakyat Merdeka, 16 Agustus 2007, hal.5.
10 Ahamad Gunaryo, Pergulatan Poitik dan Hukum Islam, Cetl, (Yogyakarta : Pustaka Pelajar,
2006 ), hal. 25

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 349




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

sempurna maka nilai-nilai keislaman itu harus diterapkan dalam segala lini
kehidupan.

Karakteristik dari model negara Ini adalah Islam adalah negara ketuhanan
yang membuat keputusan hukum terhadap persoalan di dunia dengan
mengatasnamakan langit, menyelesaikan urusan dunia, manusia atas nama Allah.
Otoritas tertinggi dalam negara ini adalah rijaluddin (para pemuka agama). 11
konsekuensi dari pandangan ini, ketika segala tindakan dan kebijakan lahir dari para
pemuka agama, maka akibatnya adalah hak-hak rakyat berupa aspirasi, kebebasan
untuk mengeluarkan pendapat dan dipilih tergadaikan dengan kekusaan agama itu.
Bagi mereka Allah adalah pembuat hukum, manusia tidak diperkenan membuat
hukum (masdar tasyri’), seluruh aktivitas manusia diatur oleh Allah SWT. Kewajiban
kaum Muslimin untuk tunduk dengan seluruh aturan Allah SWT. Di dalam
masyarakat Islam hanya diberlakukan syariat Islam, Islam tidak mengakui atau
mengadopsi aturan selain Allah SWT, Islam menolak dengan tegas pluralisme.!?

Dalam perkembangannya konsep yang digagas oleh kelompok ini
menimbulkan problem besar ketika dikaitkan dengan realitas masyarakat Indonesia.
Sehingga tidak heran kiranya konsep ini dibabat habis oleh non teokratis. Mereka
mengkritik sekaligus mendobrak pemahaman di atas dengan menciptakan
pemikiran-pemikiran baru. Di antara kritik mereka seperti di bawah ini:

Kelemahan pandangan teokratis biasanya terletak pada keterbatasannya untuk
menghargai pluralisme masyarakat beserta seluruh implikasinya.!®> Masyarakat
dianggap atau dipaksa untuk menjadi homogen dalam arti memiliki satu visi. Bahkan
dalam agama sendiri diupayakan agar tidak terjadi dispartasi pemahaman.
Pemahaman dan penafsiran hanya datang dari jalur kekuasaan yang memusat
sehingga demokrasi tidak berkembang. Oleh karena itu pandangan yang demikian
cenderung memperkecil peran partisifatif masyarakat dan menciptakan sikap
otoriter. Akibat dari pandangan ini mengalami kesulitan ketika harus
menghubungkannya dengan demokrasi. Hukum yang tampil cenderung bersifat,
meminjam istilah Nonet Seiznick menindas bukan membebaskan atau reponsif.14

1 Yusuf al-Qaradhawi, Al-Din wa al-Siyasah, (ttp :Lembaga Riset Dan Fatwa Eropa, 2007),
hal.134.

12Syamsudin Ramadhan, Koreksi Total Sosialisme-Komunisme Marhaenisme, (Bogor : Al- Azhar
Press, 2001), hal. 114 .

13 Di samping menolak pluralisme kelompok ini menolak sejarah (historis) dan sosiologis.
Artinya bahwa perkembangan masyarakat yang harus beradabtasi dengan teks-teks keagamaan
bukan penafsiran atas-tas teks-teks yang mengikuti. Bahkan yang lebih ironis hal yang terjadi kadang
pemaksaan atas masyarakat untuk menyesuaikan diri dengan teks-teks agama dengan kekerasan.

14 Gunaryo, Perqulatan, hal. 28.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 350




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

Kelompok ini dalam kenyataanya identik dengan kaum fundamentalisme?’®
yang sering memahami teks-teks keagamaan dengan sangat literal konservatif. Maka
dalam pandangan di atas kiranya sebuah pemahaman lahir, bahwa kaum teokratis
lebih berpatokan hanya pada legalitas syariah dari pada analisa realitas. Kelompok
ini juga berdiri di atas aksioma-aksioma kepentingan kelompoknya dari pada
kebutuhan riel. Ia juga lebih mengutamakan metode deduktif yang mendasarkan
pada teks-teks bukan metode-metode induktif yang membutuhkan pengumpulan
dan pengklasifikasian data.

Paling banter kelompok teokratis membedakan antara demokrasi dan syura
dalam format negaranya. Bagi mereka Islam tidak mengakui adanya demokrasi tapi
mengakui adanya syura. Konsep Syura yang mereka maksudkan adalah salah satu
lembaga tinggi negara yang mengcoper semua kebijakan negara. Dalam hal ini
mereka sangat menolak adanya suara mayoritas sebagai landasan kebijakan negara.
Untuk memperjelas hal ini, menarik apa yang dikatakan oleh Abdurahman
Muhammad dalam tulisannya. Tentu saja tidak semua keputusan harus di dasarkan
pada suara terbanyak. Dari tiga jenis keputusan hanya satu yang bisa dilakukan
berdasarkan suara terbanyak tiga jenis keputusan itu adalah :

1. Keputusan yang berkaitan dengan hukum syariah. Terhadap keputusan ini tidak
harus dilakukan dengan suara terbanyak akan tetapi diserahkan pada ahlinya.
Siapa yang dapat menyampaikan dalil yang paling rajih maka pendapat itulah
yang dapat diikuti.

2. Keputusan yang berkaitan dengan disiplin ilmu dan segala yang berkaitan
dengan masalah akademis, terhadap keputusan ini, otoritasnya di tangan para
pakar dan orang-orang yang ahli pada bidangnya.

3. Keputusan yang berkaitan dengan melaksanakan tindakan seperti memilih wakil
umat kepala negara atau ketua organisasi. Terhadap putusan ini yang paling
afdhal melalui suara terbanyak. Jenis keputusan ini tidak berkaitan dengan salah,
bisa atau benar, halal, haram, juga tidak berkaitan dengan baik atau buruk.1

C. Cita Negara Sekuler di Indonesia

Kelompok ini beralasan bahwa hubungan agama dan politik adalah hubungan
yang saling berlawanan dan bertentangan. Pendapat ini menganggap bahwa agama
adalah musuhnya politik dan sampai kapan pun keduanya tidak akan pernah
menyatu tersebab karakteristik keduanya memang berbeda. Di antara karkateristik

15 Ketika dilacak cikal bakal dari kelompok ini adalah sebenarnya merupakan idiologi politik
yang dekat dengan politisasi agama ketimbang kepercayaan agama sendiri. Hal ini berakibat pada
keyakinan bahwa agama adalah ekspresi Tuhan. Dengan kata lain bahwa tidak ada pemerintahan di
dunia ini kecuali pemerintahan yang diatur Tuhan.

16 Abdurrahman Muhammad, Demokrasi dan Syura, Majalah Hidayatullah Edisi II. Juni 2009,
hal.12.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 351




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

agama dan politik adalah, agama sendiri adalah sesuatu yang turun dari Allah,
sementara politik adalah produk manusia.

Dalam sejarahnya aliran sekularis ini pernah diperjuangkan di Indonesia.
dalam sejarahnya sidang PPKI terjadi perdebatan politis antara golongan
kebangsaan nasionalis dan Islam. Golongan nasionalis yang dipersentasikan oleh
oleh Supomo. Sukarno, Hatta dan golongan Kristen yang menghendaki antara urusan
agama dan negara dipisahkan. Mereka menghendaki negara tidak usah mengurusi
urusan agama termasuk hukum agama.l”

Di Indonesia sendiri pemikiran sekuler seperti ini dikampanyekan oleh
beberapa tokoh, seperti Nurkholis Madjid dan Jaringan Islam Liberal (JIL). Nurkholis
Majid misalnya berani mengatakan: dari tinjauan yang lebih prinsipil konsep Negara
Islam adalah suatu distorsi hubungan proporsional antara negara dan agama. Negara
adalah salah satu segi kehidupan duniawi yang dimensinya adalah rasional dan
kolektif sedangkan agama adalah aspek kehidupan lain (ukhrawi) yang dimensinya
adalah spritual dan pribadi.’®

Dalam penggalan kalimat di atas memberikan pengertian bahwa gagasan
Negara Islam yang diperjuangkan oleh beberapa kelompok Islam tidak ada artinya
karena agama menurut Madjid adalah urusan spiritual atau pribadi yang tidak dapat
dicampuradukan dengan urusan kenegaraan yang notabenenya adalah masalah
rasional kolektif. Dengan kata lain secara tegas dia ingin memberikan batasan bahwa
agama dan negara memiliki dimensinya sendiri dengan jalur pendekatan yang
berbeda pula. Oleh karena itu menurut Madjid sebuah identitas Islam tidak mungkin
diterapkan kepada negara, yang menghalangi kebebasan manusia untuk melakukan
kehendaknya. Agama dipandang sebagai bidang yang hanya mengurusi spiritual dan
pribadi yang tidak ada hubungan dengan negara.

Kerangka berfikir sekuler sendiri sesungguhnya mengadopsi corak pemikiran
barat. Di Barat sendiri urusan duniawi dan ukhrawi memang dibedakan secara tajam
dan perbedaan ini sampai sekarang dipertahankan. Bagi barat sendiri kemajuan ilmu
pengetahuan dicapai ketika agama dan negara dipisahkan. Agama sendiri bagi
mereka adalah candu masyarakat. Dalam hal ini menarik apa yang dikatakan oleh
Faisal Ismail dalam menggambarkan sekularisme barat : pembacaan injil dan doa di
ruang kelas saja tidak diperbolehkan. Karena barat secara konsisiten menganut
prinsip (Matheus 22:21): Render unto Caesar the things which are Caesar and unto God the
things which are God’s (berikan kepada kaisar /penguasa duniawi apa saja yang
menjadi urusannya dan serahkan kepada Tuhan apa saja yang menjadi urusannya.?

17 Gunaryo, Pergulatan, hal.32

18 Nurkholish Madjid, Sekali Lagi Tentang Sekularisasi , (Jakarta : Bulan Bintang, 1997), hal.109.

19 Faisal Ismail, Membongkar Kerancuan Pemikiran Nurkholish Madjid Seputar Isu Sekularisasi
Dalam Islam, (Jakarta: PT Lasswell Visitama, 2010), hal.228.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 352




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

Bukan saja dari Barat, dalam dunia Islam, pemikiran sekuler ini juga
dikampanyekan oleh beberapa pemikir Islam yang mencoba memprovokasi
masyarakat untuk memisahkan urusan agama dan negara. Di antara mereka Abu.
Fadl, al-Asymawi dan lain-lain.

Abu Fadl misalnya mengatakan: Ketika kita mengadopsi sebuah konstitusi
yang kemudian diaplikasikan oleh negara maka hal itu tidak dapat mewakili
kehendak Tuhan. Dan ketika kita memberikan kekuasan absolut kepada negara untuk
merepresentasikan kehendak Tuhan maka hal itu bukanlah demokrasi namun salah
satu bentuk idiologi, ini bertentangan dengan teologi Islam karena Allah tidak
memiliki sekutu.?0

Berkaitan dengan wacana pemikiran di Indonesia, Tidak diragukan kedua cita
negara di atas (teokrasi dan sekuler) ternyata tidak dapat menjembatani fenomena
dan realitas sesungguhnya di Indonesia. Realitas bahwa Indonesia bukan negara
agama meskipun bukan pula negara sekuler. Dengan kata lain bahwa kedua
pendekatan mazhab di atas tidak refresentatif untuk dijadikan dasar pemahaman dan
pergumulan wacana di Indonesia. Di Indonesia hukum agama diakomodir, sekalipun
akomodasi itu tetap dalam kerangka kebutuhan bersama. Bersama-sama dengan
urusan yang lain, agama diperlakukan sebagai salah satu unsur pembentuk cita
negara. Sebagai konsekuensi hukum yang bersumber dari agama diadopsi sebagai
salah satu unsur pembentuk hukum negara atau nasional.?! Di Indonesia juga, Islam
sebagai idiologi masyarkat yang sangat kuat dan melekat dalam tradisi dan syiar.
Cita-cita akan sebuah komunitas religi adalah sesuatu yang tidak pernah dinafikan
dalam kehidupan bangsa. Geliat dan semangat beberapa daerah di Indonesia untuk
mendirikan Negara Islam adalah realitas masyarkat Indonesia  yang tak
terbantahkan.

Untuk menjembatani dua kelompok yang berbeda di atas maka menarik apa
yang ditawarkan oleh al-Qaradhawiseputar masalah ini. Al-Qaradhawi secara tegas
menolak konsep kedua model pemikiran (teokratis dan liberalis).

Kalau hal ini dikaitkan dalam konteks Indonesia mungkin ada yang
mempertanyakan bagaimana mendirikan Negara Islam di tengah-tengah peradaban
dunia yang selalu berkembang seperti saat ini? Dan yang paling penting adalah
bagaimana integrasi konsep al-Qaradhawi dengan penerapan syariat Islam dalam
Negara Islam lebih khusus di Indonesia?

Banyak kalangan menyoroti berbagai persoalan yang muncul dalam usaha
penerapan syariat Islam di Indonesia. Khususnya ketika berbicara tentang penerapan
syariat Islam di Aceh. Di kalangan kaum Muslimin sendiri ada wacana yang

20 Yanto Nugroho, “Urgensi Revolusi Pemikiran Khaleed Abu Fadhl” Jurnal Afkar diterbitkan
oleh Afkar Istitute for Aufklrung (AIA),-LMNU, edisi 25 Oktober-i6 November 2007), hal.14.
2l Gunaryo, Pergulatan , hal. 32.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 353



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

berkembang bahwa akan banyak kendala dalam penerapan syariat Islam ketika

dalam pelaksanaanya, sebagaimana yang dikatakan oleh Topo Santoso :

1. Kendala kultural yaitu umat Islam belum bisa menerima.

2. Kendala fikroh (pemikiran) banyaknya pandangan negatif terhadap Islam dan
kurang yakin efektifitasnya.

3. Kendala filosofis berupa tuduhan bahwa hukum Islam tidak adil kejam dan
ketinggalan zaman.

4. Kendala yuridis tercermin dari belum adanya ketentuan hukum pidana yang
bersumber dari syariat Islam.

5. Kendala konsolidasi dari berbagai kalangan umat Islam yang berselisih paham.

6. Kendala akademis belum luasnya cakupan hukum Islam di sekolah-sekolah.

7. Kendala perumusan, belum adanya upaya sistematis menggantikan hukum Barat
dengan hukum Islam.

8. Kedala ilmiyah, kurangnya literatur mengenai hukum Islam.

9. Kendala politis, belum cukup kekuatan politik untuk penegakan syari’at Islam
melalui proses politik.??

Indikasi dari pandangan ini sesungguhnya tidak lebih dari keraguan dan
kekhawatiran mendalam pada syariat Islam sendiri, padahal dalam ajaran Islam
menghendaki adanya keyakinan dalam penerapan syariat Islam tanpa ragu
sedikitpun. Kekhawatiran ini akan berujung pada sikap pesimis, sampai kapanpun
syariat dan Negara Islam tidak akan tegak di Indonesia.

Untuk mendukung konsep Negara Islam al-Qaradhawi penulis berpendapat
Penegakan syariat Islam dalam Negara Islam sendiri harus dimulai dengan
perubahan di berbagai lini kehidupan masyarakat demi terwujudnya tujuan bersama.
Dalam mewujudkan cita-cita ini paling tidak ada dua hal yang harus diindahkan
menurut Otje Salman. Pertama melakukan perombakan yang revolusioner yaitu
melalui perubahan moral kepemimpinan, melalui gerakan dan mobilisasi
massa/pengerahan massa secara besar-besaran untuk merombak sistem dengan
sasaran utama menetapkan seorang pemimpin yang memiliki kualitas moral dan
tingkat kesalehan yang teruji sehingga dapat memimpin bangsa ini ke jalan yang
lebih baik. Kedua penegakan syariat Islam melalui kegiatan sistematis dan bertahap
yaitu mencoba mengembangkan metode-metode (di masyarakat), untuk selanjutnya
dilakukan proses Islamisasi di berbagai lapangan hukum.??

Memang sebagai sebuah fenomena yang tak terbantahkan di beberapa negara
muslim, ternyata masih sulit untuk menerapkan syariat Islam dalam sebuah negara.
Di samping permasalahan utamanya, tidak semua kaum muslimin mendukung dan

22 Topo Santoso, “Menyoal Penegakan Syariat Islam” Media Indonesia tertanggal 15 Juni 2001,
hal. 14.
2 Otje Salman, Menyikapi, hal.83-84.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 354




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

melaksanakannya, juga karena faktor model Negara Islam yang refresentatif dan
dapat mengayomi semua kalangan. Permasalahan inilah kiranya yang ingin
disampaikan al-Qaradhawi dalam risalahnya.

Sebagaimana yang telah kita ketahui bersama yang dimaksud dengan Negara
Islam perspektif al-Qaradhawi adalah sebuah negara yang memberikan semua hak-
hak bagi seluruh rakyat di bawah aturan syariat dalam Al-Qur’an dan Hadis Nabi
SAW. Berkaitan dengan hal ini kalau kita kembalikan pada realitas terjadi di
Indonesia diakui bahwa penerapan syariat Islam di Indonesia terlihat belum
dilaksanakan secara sempurna. Bahkan boleh dikatakan bahwa tidak ada satupun
Negara Islam saat ini yang menerapkan syariat Islam secara kafah (keseluruhan). Di
Indonesia sendiri penerapan syariat Islam hanya terjadi pada hal-hal yang dianggap
sakral oleh masyarakat seperti pernikahan, hudud (aceh), warisan dan lain- lain.

Dalam konteks ini hal yang perlu dicermati adalah segala sesuatu yang
dianggap besar adalah sesuatu yang sesungguhnya tidak ringan untuk dilakukan.
Bahkan sesungguhnya dia butuh perjuangan dan pengorbanan yang besar.
Ketidaksempurnaan penerapan syariat Islam di Indonesia tidak harus melahirkan
pemahaman bahwa Islam bukanlah sebuah idiologi politik. Dengan kata lain
ketidakmampuan penerapan syariat Islam secara keseluruhan tidak menggiring pada
pemahaman bahwa Islam tidak mengakui masalah-masalah kehidupan lain.

Di satu sisi hakikatnya bahwa Negara Islam sudah ada eksistensinya, di
antaranya adalah Arab Saudi, Malaysia, Pakistan, Iran?* dan lain-lain. Tapi di sisi lain
permasalahan yang ada adalah belum ditemukan Negara Islam yang ideal
(sempurna). Dengan kata lain bahwa negara yang menamakan negaranya sebagai
Negara Islam, belum secara sempurna menerapkan secara keseluruhan syariat Islam
sebagai undang-undang negara.

Oleh karena itu dalam masalah ini al-Qaradhawi mamandang bahwa perlu
ada pemahaman akan konsep al-tadarruj (pentahapan). Yaitu tahapan-tahapan
perjuangan yang kongkrit. Menurut al-Qaradhawi al-tadaruj dalam penerapan
syariat Islam merupakan “sunnatullah” yang terjadi di dunia ini. Sebagaimana hal ini
terjadi di beberapa kewajiban-kewajiban dan larangan-larangan seperti puasa, khamr
dan lain-lain yang itu terjadi dengan proses al- tadaruj (pentahapan).?

2 Jran dengan berani mengatakan bahwa menamakan dirinya sebagai The Islamic Republic of
Iran. Sebelumnya ketika Iran masih di bawah pemerintahan Shah Reza Pahlavi, Negara itu bercorak
westernis-sekularistik karena Shah melaksanakan program-program pembangunnannya berorientasi
ke barat (Amerika Serikat), Shah jatuh dari kekuasaanya bersamaan dengan keberhasilan revolusi
Islam yang dipimpin dan digerakkan oleh Ayatulla>h Khomeini. Sejak itu Iran secara meyakinkan
menjadi Negara Islam atau negara beridentitas Islam. Lihat selengkapnya Faisal Ismail Membongkar
Kerancuan Pemikiran Nurkholis Madjid hal. 230.

% Yusuf al-Qaradhawi, Al-Islam wa ‘llmaniyyah Wajhan li Wajhin, (Kairo: Maktabah
Wahbah,1995), hal. 151.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 355




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

Dalam proses tadaruj sediri menurut al-Qaradhawi tidak berarti meremehkan
hukum Islam lainnya atau menggantungkannya sampai waktu yang tidak
ditentukan, akan tetapi yang dimaksud tadaruj sendiri adalah usaha meletakkan
tahap-tahap pelaksanaan syariah dengan fase-fase tertentu.?

Berkaitan dengan wacana Negara Islam Indonesia penulis berpendapat bahwa
konsep tadaruj yang yang ditawarkan oleh al-Qaradhawi sangat representatif untuk
dijadikan bahan pemikiran di Negara Indonesia. Indonesia yang berpenduduk
muslim terbesar merupakan unsur yang perlu dipertimbangkan dalam penegakan
negara dan hukum Islam. Itu artinya kalau negara-negara muslim lainnya seperti
Malaysia, Saudi Arabiyah dan lain-lain berani mendirikan Negara Islam dan
menerapkan hukum Islam yang notabenenya sebagai negara yang kaya dengan
agama dan budaya, maka otomatis Indonesia adalah yang paling pantas untuk
melakukan hal itu. Syariat Islam lengkap dengan semua peraturan dan sistem
kehidupan sosial, ekonomi, politik, militer dll sebagaimana hal ini pernah ada dan
berkuasa selama kurang lebih seribu tahun lebih.

Di samping itu alasan yang paling kuat bahwa Indonesia adalah negara yang
representatif untuk sebuah Negara Islam adalah lahirnya geliat dan semangat di
beberapa daerah yang memperjuangkan diterapkannya syariat Islam sebagai
undang-undang daerah. Itu artinya kesadaran akan syariat Islam sebagai icon
kehidupan umat sudah mulai disadari oleh masyarakat.

Begitu pula dengan melihat realitas hukum Indonesia sekarang, masyarakat
Indonesia tidak segan-segan melanggar aturan yang ditetapkan oleh pemerintah. Di
samping mereka meyakini bahwa hukum bisa diperjualbelikan, keadilan bisa
dinegosiasikan, di samping itu juga kekuatan hukum di negeri ini seakan tidak
memberikan ancaman keras kepada pelaku tindak kriminal. Tradisi korupsi misalnya
sudah menjadi pekerjaan harian para penjahat-penjahat negara untuk merampas hak-
hak rakyat. Ditambah lagi dengan Indonesia sebagai negara berbasis Islam dengan
berbagai karakteristiknya berada pada posisi yang cenderung terkontaminasi dan
tersihir oleh sistem hukum yang ada di Barat. Demokrasi Indonesia adalah demokrasi
Barat, keadilan Indonesia adalah keadilan versi barat sehingga akibatnya adalah tidak
saja melahirkan generasi yang kapitalistik, materialistis dan terjajah, tetapi sekaligus
menjadi masyarakat yang suka dengan budaya negara lain. Dalam posisi seperti
demikian, menyikapi dan menafsirkan sekaligus membumikan hukum Islam di
Indonesia adalah sesuatu yang penting untuk dipertimbangkan.

Kesimpulan
Pada penerapan aplikasi di atas al-Qardhawi mencoba mewujudkannya pada
sebuah kasus hukum yaitu persoalan negara dan pemerintahan dalam Islam.

26 Jbid.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 356




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

Menurutnya bahwa Islam adalah agama dan negara. Keuniversalan Islam menjadi
dalil terkuat untuk membangun Negara Islam sebagai wasilah penerapan hukum-
hukum Tuhan di muka bumi. Alasan lain yang disampaikan, mengapa harus
mendirikan Negara Islam, adalah bukti sejarah. Dunia mengakui bahwa Islam
pernah menjadi negara “adi daya” yang pernah jaya di dunia seribu tahun lebih. Nabi
Muhammad adalah pemimpin tertinggi, mengepalai dan mengatur kebutuhan
manusia di bawah naungan syariat Islam.

Dan terakhir hubungan pemikiran al-Qardhawi dengan wacana pemikiran di
Indonesia kiranya merupakan hal yang perlu diapresiasi. Dengan metode hukum
yang dia tawarkan kiranya merupakan pertimbangan bagi rakyat Indonesia untuk
memikirkan kembali model keberagamaan di tanah air ini sekaligus merupakan
kekayaan khazanah keilmuan yang perlu dijaga. Konsep pemutihan sosial, tadarruj
(pentahapan) dan model demokrasi al-Qardhawi kiranya satu hal yang sangat urgen
untuk masa depan Indonesia.

Daftar Pustaka
al-Qaradhawi Yusuf, 2007 Al-Din wa al-Siyasah, Eropa ttp :Lembaga Riset Dan Fatwa,
2007)
. Al-din wa al-Siyasah ttp :Lembaga Riset dan Fatwa
Eropa.

Al-Qaradhawi, Yusuf, 2004. Khitabuna al-Islami fi “Asri al-’Awlamah Kairo : Dar al-
Syurugq. Cetakan Pertama.

Gunaryo, Ahamd, 2006. Perqulatan Poitik dan Hukum Islam Yogyakarta : Pustaka
Pelajar. Cetakan Pertama.

Muzadi Hasyim, 2007 “Mandi Tapi Tak Basah” Harian Rakyat Merdeka

HR Ridwan, 2007 Figih Politik , Kata Pegantar Mahmud MD, Yogyakarta : FH UII
Press,Cet 1

HR, Ridwan, 2007. Figih Politik Kata Pegantar Mahfud MD, Yogyakarta : FH UII
Press. Cetakan Pertama.

Ismail Faisal, 2010 Membongkar Kerancuan Pemikiran Nurkholish Madjid Seputar Isu
Sekularisasi Dalam Islam, Jakarta: PT Lasswell Visitama

Ismail, Faisal, 2010. Membongkar Kerancuan Pemikiran Nurkholish Madjid Seputar Isu
Sekularisasi Dalam Islam Jakarta: PT Lasswell Visitama .

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 357



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6338

Madjid, Nurkholish, 1997. Sekali Lagi Tentang Sekularisasi (Jakarta : Bulan Bintang,

Nugroho Yanto, 2007 “Urgensi Revolusi Pemikiran Khaleed Abu Fadhl” Jurnal Afkar
diterbitkan oleh Afkar Istitute for Aufklrung (AIA),-LMNU, edisi 25 Oktober-
i6 November)

Ramadhan, Syamsudin, 2001. Koreksi Total Sosialisme-Komunisme Marhaenisme Bogor :
Al- Azhar Press,

Soemadingrat, Otje Salman, 2004. Menyikapi dan Memaknai Syariat Islam Secara Global
dan Nasional, Bandung : PT Refika Aditama.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 358



