Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik

P-ISSN: 2961-9238 / E-ISSN: 2961-8983
Volume 4, Nomor 2, Desember 2025
https:/ / ejournal.staindirundeng.ac.id /index.php/constituo

Urgensi Pemikiran Ibnu Khaldun pada Sosial Politik di Indonesia

Zulfiah
IAIN Sultan Amai Gorontalo, Indonesia
Email Konfirmasi: zulfiah@iaingorontalo.ac.id

Abstrak

Pemikiran Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah menawarkan analisis mendalam mengenai
dinamika sosial dan politik, khususnya melalui konsep ‘ashabiyyah, kekuasaan, dan siklus
peradaban. Dalam konteks Indonesia yang plural dan dinamis secara sosial-politik,
pemikiran tersebut memiliki urgensi untuk dikaji kembali sebagai kerangka analisis alternatif
terhadap fenomena sosial-politik kontemporer. Penelitian ini menggunakan metode
penelitian pustaka (library research) dengan pendekatan kualitatif-deskriptif. Sumber data
diperoleh dari karya utama Ibnu Khaldun, buku-buku ilmiah, jurnal nasional dan
internasional, serta literatur relevan yang membahas teori sosial-politik klasik dan
aplikasinya dalam konteks modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep
‘ashabiyyah relevan dalam menjelaskan solidaritas kelompok, pembentukan kekuasaan
politik, serta dinamika konflik dan integrasi sosial di Indonesia. Selain itu, teori siklus
kekuasaan Ibnu Khaldun dapat digunakan untuk membaca fenomena pergantian elite,
stabilitas pemerintahan, dan tantangan demokrasi. Pemikiran Ibnu Khaldun tidak hanya
bersifat historis, tetapi juga kontekstual dan aplikatif dalam memahami realitas sosial-politik
Indonesia yang dipengaruhi oleh faktor budaya, agama, dan kepentingan politik. Pemikiran
Ibnu Khaldun memiliki urgensi tinggi sebagai perspektif teoritis dalam analisis sosial-politik
Indonesia dan dapat memperkaya khazanah keilmuan sosial-politik kontemporer.

Kata kunci: Ibnu Khaldun, ‘Ashabiyyah, Sosial Politik, Indonesia, Pemikiran Islam

Pendahuluan

Perkembangan konsep maupun teori yang dikembangkan seorang intelektual
tentu tidak terlepas dari kondisi sosial maupun politik yang mengharuskan dirinya
merespon, menganalisis, kemudian menghasilkan solusi untuk memberi solusi
terhadap persoalan yang dihadapi. Dengan demikian, solusi yang diberikan akan
membumi dan banyak memberi manfaat bagi kelangsungan hidup masyarakat.
Persoalan yang dihadapi langsung direspon dengan mengedepankan metode yang
aktual dan relevan dengan konteks yang dihadapi. Selain itu, dalam konteks

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 329



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

keilmuan, penyelesaian semacam ini bisa membantu perkembangan teori baru. Tentu
saja, ini akan memberi manfaat besar bagi kelangsungan hidup masyarakat luas.

Ibnu Khaldun barangkali merupakan salah satu intelektual yang biasa
dikatakan demikian. Berangkat dari kontak dan hubungan secara langsung terhadap
berbagai kondisi dan perkembangan politik yang ditemui di berbagai tempat, serta
analisisnya terhadap sejarah sebelumnya, ditambah lagi pengamatannya yang
menggunakan pendekatan sosiologis, memberikan kontribusi baru bagi
pengembangan keilmuan saat itu, dan membuka cakrawala baru bagi pengembangan
keilmuan selanjutnya. Karenanya, tidak salah apabila banyak kalangan intelektual
maupun akademisi menempatkannya sebagai ilmuan modern.!

Teori ““ashabiyah merupakan salah satu bukti kejelian dan kecerdasan Ibnu
Khaldun dalam menganalisis persoalan politik dan negara. Di mana “ashabiyah
merupakan kunci lahir dan terbentuknya sebuah negara. Sebaliknya, jika unsure
‘ashabiyah suatu negara sudah melemah, maka negara itu berada dalam ancaman
keruntuhan. Alhasil, sampai sekarang hal tersebut masih terbukti benar, dan bahkan
teori “ashabiyah ini menjadi inspirasi bagi pergerakan politik kontemporer.

Pada makalah ini akan menelisik persoalan sistem politik Islam dengan
mengkaji pemikiran Ibnu Khaldun, karena pemikirannya dianggap sudah mampu
merepresentasikan beberapa konsep intelektual Muslim di bidang sistem politik
Islam ditambah dengan keunggulan yang dimiliki oleh Ibnu Khaldun dalam
membuat formulasi yang tidak hanya bersumber dari aspek normatif (tekstual) tetapi
juga mendasarkan pada aspek sosial, budaya, dan geografis. Dengan menggunakan
pendekatan sosio-hostoris.

Metode Penelitian

enelitian ini merupakan penelitian pustaka (library research) dengan
pendekatan kualitatif-deskriptif yang bertujuan untuk menganalisis relevansi dan
urgensi pemikiran Ibnu Khaldun dalam konteks sosial-politik Indonesia. Data
penelitian bersumber dari bahan hukum dan sosial primer berupa karya utama Ibnu
Khaldun, khususnya Muqaddimah, serta sumber sekunder berupa buku, artikel
jurnal ilmiah, dan publikasi akademik yang membahas teori sosial-politik Islam dan
dinamika sosial-politik Indonesia. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi
dokumentasi dengan menelusuri, mengkaji, dan mengklasifikasi literatur yang
relevan dengan fokus penelitian. Analisis data dilakukan menggunakan metode
analisis isi (content analysis) dan interpretatif, dengan menekankan pada konsep-
konsep kunci seperti ‘ashabiyyah, kekuasaan, dan siklus peradaban, kemudian

1 Berkat pengamatannya terhadap sejarah tersebut Ibnu Khaldun sering diberi gelar sebagai
bapak historiografi. Lihat Cyril Glasse, Ensiklopedi Islam, terj. Ghufron A. Mas’adi, (Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 1996), h. 148

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 330




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

dikontekstualisasikan dengan realitas sosial-politik Indonesia secara kritis dan
sistematis.

Pembahasan/Hasil
A. Biografi Ibnu Khaldun

Nama lengkapnya Abdurrahman Abu Zaid yang kemudian mendapat
gelar Waliyyuddin, ia lahir di Tunisia pada awal Ramadhan 732 H. (1332 M) dan
meninggal di Kairo Mesir pada tanggal 25 Ramadhan 808 H. (1406 M). Ibnu Khaldun
merupakan tokoh muslim terkemuka, bahkan, di zamannya ia dikenal sebagai ilmuan
pioner yang memperlakukan sejarah sebagai ilmu serta memberikan alasan-alasan
untuk mendukung fakta-fakta yang terjadi.?

Ibnu Khaldun juga terkenal sebagai ilmuan sosiologi, ekonomi, politik, serta
pernah juga terjun dalam kancah politik praktis. Itu semua tidak terlepas dari latar
belakang keluarganya yang pernah menjadi politisi, intelektual, sekaligus aristokrat.
Bahkan sebelum pindah ke Afrika, keluarganya pernah menjadi pemimpin politik di
Moor Spanyol.

Pendidikan Ibnu Khaldun dimulai dari ayahnya sendiri yang bertindak
sebagai guru pertama. Kemudian belajar bahasa kepada Abu Abdillah Muhammad
Ibnu al-Arabi al-Husairi, Abu al-Abbas Ahmad Ibnu al-Qushar, serta Abu Abdillah
al-Wadiyashi. Belajar figh kepada Abi Abdillah Muhammad al-Jiyani dan Abu al-
Qassim Muhammad al-Qashir. Selain itu, Ibnu Khaldun juga belajar ilmu logika,
teologi, matematika, dan juga astronomi kepada Abu Abdillah Muhammad Ibnu
Ibrahim al-Arabi.?

Pada tahun 1354 ia memulai karir politiknya, dengan menjabat sebagai
sekretaris Sulthan Abu Inan dari Fess Maroko. Namun sayang pada tahun 1357 Ibnu
Khaldun dicurigai sebagai penghianat sehingga dipenjara selama 21 bulan. Kemudian
dibebaskan kembali setelah Abu Inan wafat, dan pemerintahan saat itu dipegang oleh
Abu Salim, yang kemudian merehabilitasi namanya, sehingga kembali lagi menjabat
pada salah satu posisi penting. Pada tahun 1361 karena terjadi intrik politik yang
menyebabkan terbunuhnya Abu Salim, lagi-lagi Ibnu Khaldun dicurigai, dan
memaksanya untuk pindah ke Granada.*

Di Granada Ibnu Khaldun diterima secara hormat oleh Sultan Mahmud V, dan
pada tahun 1364 memberinya kepercayaan dengan mengutusnya sebagai duta ke
istana Pedro el Cruel, seorang raja kristen Castilla di Seville untuk mengadakan
diplomasi perjanjian damai antara kedua kerajaan. Karena misinya berhasil, selain

2 Jamil Ahmad, Seratus Muslim Terkemuka, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1996),h.421.

3 Muhammad Ibnu Thawit al-Tanji, Al-Ta’rif bi Ibnu al-Khaldun wa Rihlatuhu Gharban wa
Syaman, (Mesir: Lajnah al-Ta'lif wa al-Tarjamah wa al-Nashr, 1951), h. 10.

4 Ahmad Syafi'i Ma’arif, Ibnu Khaldun Dalam Pandangan Penulis Barat Dan Timur, Jakarta:
Gema Insani Press, 1996, h. 13.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 331




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

memberi kesan mendalam, ternyata keberhasilan tersebut mengundang
kecemburuan Perdana Menteri Ibnu al-Khattib yang merasa popularitasnya
memudar Karena situasi tidak bersahabat dan kebetulan mendapat undangan dari
Abu “Abdullah (Penguasa Bougie) untuk diangkat menjadi Perdana Menteri, maka
pada tahun 1365 ia memenuhi undangan tersebut. Namun pada tahun berikutnya ia
sudah pindah ke Konstantin menjadi pembantu Raja “Abdul “Abbas.

Kemudian setelah merasa tidak dipercaya lagi menduduki jabatan penting,
Ibnu Khaldun memilih menetap di Biskra. Akhirnya, di sanalah ia memutuskan untuk
meninggalkan panggung politik praktis yang dulu pernah melambungkan dan
membesarkan namanya, lalu lebih memilih menekuni bidang kesarjanaannya.?

B. Ashabiyah, Pengertian dan Urgensinya

Secara etimologis ‘ashabiyah berasal dari kata ‘ashaba yang berarti mengikat.
Secara fungsional ‘ashabiyah menunjuk pada ikatan sosial budaya yang dapat
digunakan untuk mengukur kekuatan kelompok sosial. Selain itu, ‘ashabiyah juga
dapat dipahamai sebagai solidaritas sosial, dengan menekankan pada kesadaran,
kepaduan dan persatuan kelompok.6

Menurut Muhammad Mahmud Rabie’, ‘ashabiyah merupakan suatu jalinan
sosial yang dapat membangun kesatuan suatu bangsa, terlepas apakah itu
dipengaruhi oleh ikatan kekeluargaan maupun persekutuan. Dalam peran sosial,
‘ashabiyah dapat melahirkan persatuan yang dapat dibagi ke dalam dua kelompok.
Pertama, menumbuhkan solidaritas kekuatan dalam setiap jiwa kelompok. Kedua,
keberadaan ‘ashabiyah dapat mempersatukan berbagai ‘ashabiyah yang
bertentangan, sehingga menjadi suatu kelompok yang lebih besar dan utuh.”

Seperti dikatakan Ibnu Khaldun dalam bukunya Muqaddimah, bahwa
‘ashabiyah sangat menentukan kemenangan dan keberlangsungan hidup suatu
negara, dinasti, ataupun kerajaan. Tanpa dibarengi ‘ashabiyah, maka
keberlangsungan dan eksistensi suatu negara tersebut akan sulit terwujud, serta
sebaliknya, negara tersebut berada dalam ancaman disintegrasi dan kehancuran.?

5 Ahmad Syafi’i Ma’arif, Ibnu Khaldun Dalam Pandangan Penulis Barat Dan Timur, h. 13.

¢ Jhon L. Esposito (ed). Ensiklopedi Dunia Islam Modern, Jilid I, Bandung: Penerbit Mizan,
2001), h. 198

7 Muhammad Mahmud Rabie’, The Political Theory of Ibnu Khaldun, (Leiden: E. ]. Brill, 1967),
h. 165

8 Dalam hal ini Ibnu Khaldun mengatakan bahwa solidaritas sosial ini terbentuk atau terdapat
pada kelompok masyarakat generasi pertama, yang ikut berjuang mendirikan sebuah negara, dinasti,
maupun kerajaan. Namun ketika memasuki kelompok generasi berikutnya semangat solidaritas itu
berangsur hilang dan tidak diketahui kelompok masyarakat yang terakhir ini. Hal inilah yang
kemudian menyebabkan terkikisnya semangat solidaritas, serta semakin menurunnya loyalitas
masyarakat kepada pemimpinnya. Sebagai contoh Ibnu Khaldun menunjukkan dinasti Abbasiyah di
zaman khalifah al-Mu’tasim dan anaknya al-Watsiq, di mana kekuatan bangsa Arab menjadi lemah,
sehingga raja bergantung sebagian besar kepada orangorang dari bangsa Persia, Turki, Dailami, Saljuk

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 332




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

Ibnu Khaldun menempatkan istilah ‘ashabiyah menjadi dua pengertian.
Pengertian pertama bermakna positif dengan menunjuk pada konsep persaudaraan
(brotherhood). Dalam sejarah peradaban Islam konsep ini membentuk solidaritas
sosial masyarakat Islam untuk saling bekerjasama, mengesampingkan kepentingan
pribadi (self-interest), dan memenuhi kewajiban kepada sesama. Semangat ini
kemudian mendorong terciptanya keselarasan sosial dan menjadi kekuatan yang
sangat dahsyat dalam menopang kebangkitan dan kemajuan peradaban.’

Pengertian kedua bermakna negatif, yaitu menimbulkan kesetiaan dan
fanatisme membuta yang tidak didasarkan pada aspek kebenaran. Konteks
pengertian yang kedua inilah yang tidak dikehendaki dalam sistem pemerintahan
Islam. Karena akan mengaburkan nilai-nilai kebenaran yang diusung dalam prinsip-
prinsip agama. Mengenai alasan diperlukannya ‘ashabiyah tersebut, Ibnu Khaldun
menge-mukakan dua premis penting.

Pertama, dalam teori tentang berdirinya negara berkenaan dengan realitas
kesukuan. Ia berpendapat bahwa orang tidak mungkin mendirikan negara tanpa
didukung persatuan dan solidaritas yang kuat.1® Di dalamnya terdapat ajakan untuk
senantiasa waspada dan siaga sepenuh jiwa dan raga untuk mempertahankan
negaranya.!l

Kedua, bahwa proses mendirikan negara itu harus melalui perjuangan yang
keras dan berat, dengan mempertaruhkan nyawa. Kalau dirinya tidak mampu
menundukkan lawan maka dirinya sendiri yang akan kalah atau binasa. Oleh sebab

dll. Karena mendapatkan kesempatan dan kepercayaan sangat besar yang diberikan oleh raja, maka
bangsa asing tersebut memanfaatkannya dengan menguasai daerah-daerah kekuasaan dinasti
Abbasiyah. Lihat Ibnu Khaldun, The Muqaddimah: An Introduction to History, (trans. Franz
Rosenthal), (Bollingen Series Princeton University Press, 1989), h. 123-124

K Didin Kristinawati Misnu, Pemikiran Ibnu Khaldun ),
http;/ /www halalguide.info/content/ view/432/46. Diakses tanggal 14 Desember 2015

10°A. Rahman Zainuddin, Kekuasaan Dan Negara: Pemikiran Politik IbnuKhaldun, (Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama, 1992), h. 160. Teori ashabiyah ini menunjukkan realitas sejarah sebagai ajang
kerjasama dan tolong menolong untuk kepentingan bersama dalam membangun negara dan
kemakmuran masyarakat. Ini bertentangan dengan teori Marxis yang berpandangan bahwa realitas
sejarah menunjukkan pertentangan dan pertarungan dari berbagai kelas kelompok manusia. Lebih
jauh Ibnu Khaldun memberikan uraian tentang sistematisasi proses kehidupan manusia. Pertama,
berkumpulnya manusia dalam masyarakat (al-Ijtima> al-insa>ni), yaitu berkumpulnya suatu
masyarakat merupakan fakta yang tak bisa dibantah lagi. Kedua, setelah terbentuk komunitas
kemudian memasuki fase pembangunan (al-"Umran). Lihat A. Rahman Zainuddin, Pemikiran Politik
Islam: Islam, Timur Tengah dan Benturan Ideologi, (Jakarta: Pensil324, 2004), h. 80-81

11 Wardani, “Pemikiran Politik Ibnu Khaldun” dalam SUHUF, Fakultas Agama Islam
Universitas Muhammadiyah Surakarta, Volume XIV Nomor 01 Tahun 2002, h., 46 Dalam kelompok
masyarakat biasanya yang paling kuat dalam mempertahankan ashabiyah adalah berasal dari
masyarakat primitif. Di mana ashabiyah menjadi kekuatan untuk mempersatukan dan melindungi
kelompok tersebut, serta dengan waktu relatif lebih cepat dapat menaklukkan atau mengalahkan
kelompok yang lain, lalu dapat meredam dan menghindari konflik internal. Lihat Zainab al-Khudhairi,
Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun, (Bandung: Penerbit Pustaka, 1987), h. 161

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 333




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

itu, dibutuhkan kekuatan yang besar untuk mewujudkannya. Dengan demikian,
terbentuknya solidaritas ini mutlak dibutuhkan.

Kemudian dalam pembentukan ‘ashabiyah tersebut, Ibnu Khaldun
berpendapat bahwa agama mempunyai peran penting dalam membentuk persatuan
tersebut. Menurutnya, semangat persatuan rakyat yang dibentuk melalui peran
agama itu tidak bisa ditandingi oleh semangat persatuan yang dibentuk oleh faktor
lainnya. Hal tersebut didukung oleh visi agama dalam meredakan pertentangan dan
perbedaan visi rakyat, sehingga mereka mempunyai tujuan sama, untuk berjuang
bersama menegakkan agamanya.

Ini dibuktikan dalam perang Yarmuk dan Qadisiyah, di mana pasukan umat
Islam hanya berjumlah 30.000 orang, padahal tentara Persia di Qadisiyah berjumlah
120.000 orang, sedangkan tentara Heraklitus, menurut al-Wagqidi berjumlah 400.000
orang. Meskipun jumlahnya sangat kecil, karena didasari semangat persatuan yang
dibentuk oleh peran agama hasilnya umat Islam mampu memenangkan peperangan
tersebut.1?

C. Peranan Ashabiyah dan Proses Berdirinya Negara

Gagasan Ibnu Khaldun tentang negara yang dikaji melalui pendekatan
sosiologis diilustrasikan dengan sifat alamiah manusia yang senantiasa hidup
berkelompok, saling menggantungkan diri, dan tidak mampu hidup sendiri tanpa
membutuhkan bantuan orang lain (zon politicon). Sehingga dari sifat alamiah
tersebut serta dibarengi adanya tujuan yang sama dari masing-masing manusia.

kemudian terbentuklah ‘ashabiyah di antara mereka. Kesatuan sosial ini
terbentuk sejak mulai dari kelompok terkecil sampai kepada kesatuan kelompok
manusia yang paling besar.’3 Dari kesatuan inilah kemudian terbentuk komunitas
masyarakat. Karena dalam komunitas tersebut terdapat berbagai macam bentuk
interaksi, maka mereka membutuhkan al-Waji’ (orang yang membagi). Dia adalah
orang yang akan melaksanakan kekuasaan dan menjauhkan mereka dari agresifitas
dan kebinatangan (homo homini lupus), masing-masing saling membunuh untuk
memenuhi kepentingannya. Maka diperlukanlah sebuah lembaga untuk mengatur
dan menertibkannya.l4

12 Jbnu Khaldun, The Mugaddimah...., h. 126. Ibnu Khaldun meyakini bahwa agama
mempunyai kekuatan integrasi, perekat, penyatu, dan perukun, karena agama mempunyai semangat
yang bias meredakan berbagai konflik. Dalam agama (Islam) terdapat konsep tauhid yang dapat
mempersatukan pandangan umat agar bersatu, dan mendasarkan segala aktivitasnya hanya untuk
mengabdi dan beribadah kepada Allah. Lihat Shofiyullah M.Z., “Kekuasaan Menurut Ibnu Khaldun”
Tesis, Institut Agama Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 1998, h. 51.

13 Rusjdi Ali Muhammad, Politik Islam: Sebuah Pengantar, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000),
h.8.

14 Rusjdi Ali Muhammad, Politik Islam: Sebuah Pengantar, h. 8.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 334




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

Perkembangan selanjutnya, pendirian lembaga tersebut pada akhirnya
membentuk kekuasaan terpusat pada satu orang pemegang kepemimpinan, dan
memegang penuh atas berjalannya roda pemerintahan. Kekuasaan yang dipegang
seseorang maka dimungkinkan akan terjadi distorsi dan anomali terhadap
kewenangan pemerintah. Kekuasaan yang begitu besar akan membawa kekuasaan
yang berorientasi untuk mendapatkan kesenangan, kemewahan, dan kepentingan
pribadi (self-interest), sehingga akan berdampak negatif bagi kelangsungan negara
tersebut.’® Seperti dikatakan Ibnu Khaldun, secara alamiah jarang ada negara mampu
eksis melebihi dari tiga generasi. Kendatipun tidak menutup kemungkinan umur tiap
generasi terkadang lebih panjang, namun terkadang juga bisa lebih pendek, dan itu
tergantung pada seberapa kuat dan seberapa lama unsur ‘ashabiyah dapat bertahan.
Namun dalam analisis ini Ibnu Khaldun melihat catatan yang terdapat dalam ayat al-
Qur’an, di mana dikatakan bahwa masa dewasa manusia itu dicapainya setelah
dirinya berumur 40 tahun. Ukuran tersebut diperkirakan sama dengan umur setiap
generasi. Bisa disimpulkan bahwa umur negara tersebut berarti hanya sampai 120
tahun.

Jika diuraikan akan terlihat sebagai berikut: generasi pertama merupakan
kelompok perintis yang membuka jalan, atau yang mendirikan negara. Banyak
rintangan yang harus dihadapi, sehingga memaksa mereka untuk membentuk
persatuan atau solidaritas untuk menyatukan kekuatan agar menjadi besar dan
memiliki semangat yang kuat. Karena dorongan semangat persatuan dan perjuangan
tersebut, maka berhasilah mereka membangun negara. Kemudian, memasuki
generasi kedua. Di mana kemenangan, kemegahan tidak lagi menjadi milik bersama
seperti dalam generasi pertama, maka kemegahan dan kemewahan tersebut
dimonopoli oleh orang tertentu, sehingga unsur ‘ashabiyah-nya mulai runtuh.

Meskipun demikian, sisa-sisa peninggalan sebelumnya masih ada karena
mereka sempat bertemu dengan generasi pertama, sehingga semangat perjuangan
tersebut masih terjaga. Berbeda dengan kedua generasi tersebut. generasi yang ketiga
ini merupakan kelompok orang yang tidak pernah merasakan perjuangan nenek
moyangnya. Mereka hanya bisa menikmati kemegahan dan kemewahan tanpa
mengetahui bagaimana cara memperolehnya. Pada akhirnya mereka semakin
tenggelam pada kemewahan dan kesenangan tanpa mempedulikan sebab akibat yang

15Sebagaimana terungkap dalam sejarah, kondisi suatu negara yang pemerintahannya hanya
berorientasi untuk mendapatkan kesenangan, kemewahan, dan kepentingan pribadi cenderung
mengabaikan kepentingan rakyatnya. Selanjutnya, kondisi tersebut akan menyeret pada kondisi chaos
dan menyebab konflik sosial yang sangat mengerikan, karena rakyatnya saling berebut makanan, dan
pada puncaknya, kesengsaraan rakyat tersebut akan membuncah dengan melakukan penjarahan,
perlawanan, dan pemberontakan kepada negara. Dalam situasi tersebut negara akan kesulitan
mengendalikan pergerakan massa yang sangat nekat, dan akhirnya, negara pun akan tumbang dan
terjadi kekosongan. Lihat Ibnu Khaldun, Muqaddimah Ibnu Khaldun, (terj. Ahmadie Thoha), (Jakarta:
Pustaka Firdaus, 2000), h. 203.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 335




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

akan terjadi. Dari sinilah kemungkinan munculnya krisis multidimensional yang
menyebabkan Negara tersebut mundur.

D.Khalifah dan Pengaruhnya Terhadap Kelangsungan Ashabiyah

Khalifah merupakan jabatan sebagai pengganti Nabi Muhammad saw,
dengan tugas yang sama, yaitu untuk mempertahankan agama dan menjalankan
kepemimpinan di dunia. Jabatan tersebut bisa juga disebut “imam”.1® Orang yang
menjabat sebagai khalifah atau imam harus mampu memerintah rakyat sesuai dengan
petunjuk agama, karena dalam kepemimpinan dan pembuatan peraturan untuk
menyelesaikan persoalan duniawi itu harus dihukumi dari segi kepentingan akhirat.

Dalam hal ini Ibnu Khaldun memberikan syarat untuk menjadi imam atau
khalifah, yaitu: (1) pengetahuan (‘ilm), (2) keadilan, (3) kesanggupan, (4) tidak cacat
pancaindera dan anggota badan, dan (5) keturunan Quraisy. Berpengetahuan
merupakan syarat mutlak, karena seorang imam atau khalifah dapat melaksanakan
hukum-hukum Allah apabila ia menguasai hukum itu, dan mampu mengambil
keputusan secara tepat dan bijaksana, serta berpendirian dan tidak taklid buta.

Keadilan sangat diperlukan karena imamah atau khilafah merupakan lembaga
keagamaan yang mengawasi lembaga lain. Tanpa keadilan maka pengawasan yang
dilakukan akan rentan terjadi kecurangan, ketimpangan, dan kezaliman.
Kesanggupan berarti dirinya bersedia dan mampu melaksanakan undang-undang
atau peraturan yang sudah ditetapkan. Dirinya mampu bertanggungjawab atas segala
persoalan yang dihadapinya. Tidak cacat artinya tidak mempunyai kekurangan fisik,
seperti: buta, bisu atau tuli, dan kehilangan anggota badan yang lain, karena
dikhawatirkan akan mempengaruhi kemampuannya dalam bertindak. Khusus
mengenai prasyarat keturunan Quraisy itu masih menjadi perdebatan dikalangan
intelektual seputar dimasukkan atau tidaknya keturunan Quraisy dalam prasyarat
sebagai khalifah. Salah satu tokoh yang menolak adalah Qadli Abu Bakar al-Baqillani
(w. 403 H). Ia berpendapat bahwa ‘ashabiyah kaum Quraisy di masanya sudah
memudar, serta pada saat itu yang memegang kekhalifahan justru berasal dari
kalangan luar Arab. Berbeda dengan pendapat tersebut, meskipun Ibnu Khaldun
sepakat dengan pendapat jumhur, namun ia lebih mengedepankan analisis sosial-
historis yang cukup kuat. Menurutnya, kaum Quraisy termasuk golongan suku
Mudlar, yang dikenal mempunyai kapabilitas dan kewibawaan yang melebihi suku
Mudlar yang lain.

Berbekal keunggulan itulah kaum Quraisy mampu menguasai suku Mudlar.
Dengan demikian, jika kepemimpinan ini diserahkan kepada kaum Quraisy kecil

16]bnu Khaldun, The Mugaddimah, h. 155.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 336




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

kemungkinan akan terjadi disintegrasi dan konflik,'7 serta sebaliknya, dengan
kepemimpinan kaum Quraisy justru ‘ashabiyah akan terbangun kuat dan bertahan
lama.

Lebih lanjut, untuk mengantisipasi terjadinya ketimpangan-ketimpangan,
krisis, dan gejolak sosial, yang dikhawatirkan akan mengancam kelangsungan
‘ashabiyah dalam masa kepemimpinan seorang khalifah, Ibnu Khaldun memberikan
nasehat kepada khalifah itu sendiri, yang isinya sebagai berikut:® 1. Kekuatan
penguasa (al-mulk) tidak akan terwujud kecuali dengan implementasi Syari’ah. 2.
Syari’ah tidak dapat terimplementasi kecuali dengan penguasa (al-mulk). 3. Penguasa
tidak dapat memperoleh kekuatan kecuali melalui rakyat (arrijal). 4. Rakyat tidak
dapat dipelihara kecuali dengan kekayaan (al-mal). 5. Kekayaan tidak dapat
diperoleh kecuali melalui pembangunan (alimarah). 6. Pembangunan tidak dapat
dicapai kecuali melalui keadilan (al-adl). 7. Keadilan adalah kriteria (al-mizan) Allah
menilai hamba-Nya. 8. Penguasa bertanggungjawab mengaktualisasikan keadilan.
Delapan nasehat tersebut, masing-masing faktor saling terkait dan berhubungan,
dalam memberi pengaruh bagi kelangsungan roda pemerintahan. Ketiadaan salah
satu faktor bisa menyebabkan runtuhnya kepemimpinan serta kejayaan sebuah
Negara.

E. Sistem Pemerintahan Islam: Sebuah Telaah Pemikiran Ibnu Khaldun
Paling tidak, terdapat empat sub tema ketika mengkaji pemikiran Ibnu
Khaldun dalam hal sistem politik Islam, yaitu asal mula timbulnya negara, konsep
kepala negara, pengaruh faktor geografis terhadap politik, dan solidaritas kelompok,
1. Asal mula timbulnya negara
Ibnu Khaldun seorang kritikus dan pakar sosiologi,'® berpendapat bahwa
adanya organisasi kemasyarakatan merupakan suatu keharusan bagi
kehidupan manusia. Hal ini sesuai dengan pendapat yang telah banyak
dikemukakan oleh para ahli sosiologi, bahwa manusia adalah makhluk politik
(zoon politicon) atau makhluk sosial. Manusia akan merasa kesulitan dalam
memenuhi kebutuhan hidupnya jika ia hidup sendirian tanpa adanya institusi
yang mengorganisasikannya.

17Rusdji Ali Muhammad, Politik Islam: Sebuah Pengantar, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000),
h. 21. Ada alasan mengenai disyaratkannya keturunan Quraisy itu dilihat dari pertimbangan unsur
tabarruk (pencarian berkah) karena mereka mempunyai hubungan secara langsung dengan Rasulullah
saw. Tapi dalam hal ini Ibnu Khaldun tidak mempunyai pertimbangan demikian, melainkan pada
aspek realitas sosial historis yang menunjukkan keunggulan kaum Quraisy atas kaum lainnya. Lihat
juga M. Dhiauddin Rais, Teori Politik Islam, (Jakarta: Gema Insani Press, 2001), h. 244.

18 Didin Kritinawati Misnu, Pemikiran Ibnu Khaldun 1),
http;/ /www halalguide.info/content/view/432/46. Diakses tanggal 14 Desember 2025

19 Dibuktikan dengan magnum opusnya Muqgaddimah Ibn Khaldun yang merupakan kitab
sosiologi dan banyak membahas tentang sosio-kultur masyarakat.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 337



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

Kebutuhan utama manusia adalah makanan dan keamanan. Dua
kebutuhan tersebut tidak dapat tercapai seorang diri, maka secara otomatis
manusia memerlukan Kkerjasama antar sesamanya. Hal inilah yang
menyebabkan manusia membutuhkan organisasi kemasyarakatan. Setelah
terbentuknya organisasi kemsyarakatan dan peradaban, maka masyarakat
membutuhkan seseorang yang dengan pengaruhnya dapat bertindak sebagai
penengah dan pelaksana keadilan di antara mereka. Manusia selain
membtuhkan rasa keadilan juga memiliki rasa agresif dan watak tidak adil,
maka keberadaan seseorang yang mampu mengayomi dan melindungi hak-
haknya dari serangan dan kelaliman sesamanya sangat dibutuhkan.

Fenomena riil inilah yang akhirnya mengilhami Ibnu Khaldun untuk
memikirkan tentang asal mula negara dan menjadi embrio konsep negara
menurut Ibnu Khladun. Karena negara dalam skala makro menempati posisi
organisasi kemasyarakatan yang dapat memenuhi kebutuhan kodrati
manusia. Gagasan ini juga serupa dengan yang telah diungkapkan terlebih
dahulu oleh Plato. 20
Konsep kepala negara

Menurut Ibnu Khaldun, keberadaan kepala negara sebagai penengah,
pemisah, dan sekaligus hakim merupakan suatu keharusan bahkan
keniscayaan bagi kehidupan bersama umat manusia dalam suatu komunitas
masyarakat (negara). Jabatan kepala negara merupakan lembaga yang alamiah
dan natural bagi kehidupan berbangsa dan bernegara. Seorang kepala negara
yang sebenarnya, harus memiliki superioritas dan keunggulan serta kekuatan
fisik agar keputusan atau kebijakan yang diambil dapat berlaku secara efektif.
Seorang kepala negara harus memiliki tentara yang kuat dan loyal kepadanya
guna menjamin keamanan negara dari ancaman luar. Selain itu ia harus
berkuasa menarik dana bagi pembiayaan operasional negara.

Kebijakan pemerintah yang diambil melalui kepala negara meski
didasarkan pada peraturan-peraturan dan kebijaksanaan-kebijaksanaan
politik tertentu, yang tidak merugikan bagi sebagian atau keseluruhan rakyat.
Kebijaksanaan politik itu dapat diambil dari beberapa sumber, yaitu pertama,
rekayasa para intelektual, cendekiawan, pemuka masyarakat, dan orang
pandai di antara mereka. Kedua, ajaran agama yang diturunkan Tuhan kepada
utusan-utusannnya.

Secara sistematis, Ibnu Khaldun telah memberi kriteria tertentu bagi
seseorang yang akan menduduki jabatan kepala negara, yaitu bahwa ia harus

20GK Hall an CO. 1989. “Ibnu Khaldun dan Pola Pemikiran Islam”. Terjemahan dari Ibn

Khaldun and Islamic Thought Style: A Social Perspective. Jakarta: Pustaka Firdaus. hlm. 47.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan 33 8

dan Politik



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

(@) berilmu, (b) adil, (c) mampu, (4) sehat badan, dan (5) dari keturunan
Quraiys (keluarga terhormat). 2!
3. Pengaruh faktor geografis terhadap politik

Ibnu Khaldun mensinyalir bahwa keanekaragaman keadaan fisik,
watak, mental, dan perilaku manusia itu dipengaruhi oleh faktor geografis.
Masyarakat yang bertempat tinggal di wilayah yang beriklim ekstrim, sangat
panas atau sangat dingin, baik peradaban maupun budayanya tidak akan
dapat berkembang secara dinamis. Sebaliknya suatu bangsa akan dapat
memberikan kontribusinya kepada sejarah dan kebudayaan dunia manakala
terletak di bagian bumi yang beriklim sedang.

Teori ini dipergunakan oleh para ahli hukum Islam sebagai salah satu
dasar argumentasi bahwa pelaksanaan ajaran Islam dan hukumnya yang
universal itu dapat berbeda antara satu wilayah dengan wilayah lain karena
perbedaan lingkungan, kondisi, adat istiadat, dan tradisi. 22

4. Solidaritas kelompok

Menurut Ibnu Khaldun, solidaritas kelompok (‘ashabiyyah) sangatlah
diperlukan karena dapat melahirkan semangat saling mendukung dan saling
membantu serta rasa ikut malu dan tidak rela jika di antara mereka
diperlakukan tidak adil atau hendak dihancurkan. Ada beberapa alasan yang
dikemukakan oleh Ibnu Khaldun untuk menguraikan teori ‘ashabiyyah ini,
antara lain:

a. Secara alamiah solidaritas kelompok itu terdapat dalam watak

manusia.

b. Adanya solidaritas kelompok yang kuat merupakan suatu
keharusan dalam membangun suatu negara.

c. Seorang kepala negara, agar dapat secara efektif mengendalikan
ketertiban negara dan melindunginya, harus mampu
menumbuhkan solidaritas kelompok.

d. Solidaritas kelompok dapat melahirkan pemimpin yang unggul dan
superior.

F. Relevansi Pemikiran Ibnu Khaldun di Indonesia

Gagasan Ibnu Khaldun yang menyatakan bahwa asal mula suatu negara
ditimbulkan karena kodrat manusia yang tidak hanya sebagai makhluk individu
tetapi juga sebagai makhluk sosial (zoon politicon) dan yang memiliki kepentingan dan
kebutuhan masing-masing. Untuk memenuhi kebutuhan itu, manusia membutuhkan

M. Yusuf Musa. 1991. Nizam al-Hukmi fi al-Islam (terjemahan). Yogyakarta: Pustaka ISI.
hlm. 72.
2ZMunawir Sadzali. Op. cit. hlm. 103-104.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 339



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

kerjasama yang terakomodasi dalam bentuk organisasi yang di dalamnya terdapat
aturan yang disepakati. Dalam konteks ini, maka negara sangat berperan. Di
Indonesia, negara menjalankan fungsinya sebagai organisasi yang mengatur semua
tata kehidupan masyarakat untuk mencapai kesejahteraan dan ketentraman.

Di dalam menjalankan fungsinya, negara harus dipimpin oleh seorang kepala
negara. Konsep kepala negara yang dicitakan oleh Ibnu Khaldun haruslah seorang
yang berilmu, adil, mampu, sehat, dan dari keturunan Quraiys. Jika konsep ini
diterapkan di Indonesia maka sangatlah tepat dan relevan, kendati harus dilakukan
reaktualisasi dan rekontekstualisasi dalam konteks ke-Indonesia-an. Kepala negara
yang akan memimpin bangsa Indonesia haruslah orang yang memiliki integritas
keilmuan yang tinggi. Mustahil seorang dapat menjalankan fungsi kepemimpinannya
secara optimal jika tidak mempunyai perangkat keilmuan. Kontekstualisasi dari
syarat ‘dari keturunan Quraiys” adalah bahwa kapala negara atau pemerintah harus
mempunyai kewibawaan dan mendapatkan legitimasi dan kepercayaan dari
masyarakat. Suatu pemerintahan yang tidak legitimate akan mendapatkan kendala
dalam menjalankan tugasnya.

Bagi Ibnu Khaldun, idealnya suatu negara berdasarkan nilai Islam secara
formal untuk mencapai kesejahteraan dan kemakmuran, namun ia juga tidak
menutup realitas bebrapa negara yang dapat berkembang secara progresif, mandiri,
dan mencapai kesejahteraan tanpa harus berasaskan Islam secara formal. Hal ini
mengindikasikan bahwa Indonesia sebagai negara yang plural, multikultural, dan
multirelijius, tidak mutlak harus berdasarkan Islam tetapi nilai-nilai Islam yang
menjadi ruh (soul) dan jiwa (spirit) dari peraturan dan sistem ketatanegaraan yang
berlaku di Indonesia.?3

Dalam konteks penerapan syariat Islam di Indonesia misalnya, maka sangat
sulit diejawantahkan, karena kondisi geografis dan kultur masyarakat Indonesai jauh
berbeda dengan kondisi masyarakat Arab ketika ayat al-Qur’an diturunkan. Dengan
demikian, bagaimanapun bentuk peraturan dan sistem ketatanegaraan selama tidak
bertentangan dengan nilai-nilai yang terkandung dalam Islam secara substantif bukan
menjadi hal yang signifikan.

Bagi Ibnu Khaldun sendiri tidak terlalu mempersoalkan apakah negara itu
harus mengikuti sistem pemerintahan Islam seperti pada masa Rasulullah dan para
sahabatnya. Yang paling esensi baginya adalah bahwa tujuan diadakannya negara
untuk melindungi rakyat dan menciptakan kesejahteraan dan kemakmuran tercapai,
dengan tetap mengapresiasi dan mengakomodasi nilai-nilai universal Islam yang
diturunkan Allah melalui Rasul-Nya. Itu semua memiliki tujuan agar ajaran Islam
yang komprehensif, universal dan berjiwa rahmatan li al-‘alamin tidak mengalami

2 Muhammad Sobary. 1998. “Dialog Intern Islam: Ukhuwah Islamiyah” dalam Passing Over.
Jakarta: Paramadina. hlm. 74.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 340




Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

kejumudan (stagnancy) jika didialogkan dengan kondisi nyata sosio-kultur
masyarakat pada saat ini.

Menyimak pemikiran Ibnu Khaldun tentu tidak bisa melepaskan pendekatan
yang dilakukan tokoh tersebut. Dari sekian pemikiran tersebut, yang penulis pandang
perlu untuk memberikan komentar sekaligus catatan kritis adalah terdapat dua
persoalan yang mungkin jika dikontekskan dan diimplementasikan pada zaman
sekarang justru menimbulkan kontroversi dan pertentangan, atau bahkan sampai
berpotensi menimbulkan konflik dan keretakan terhadap persatuan negara modern,
khususnya di Indonesia yang berbasis multikultural dan multireligius, terdiri dari
beragam ras, suku, budaya, dan agama, yang masing-masing mempunyai ruang
privasi yang sangat sensitif untuk disinggung dan disentuh.

Pertama, Ibnu Khaldun menyebutkan bahwa kriteria seorang khalifah itu tidak
boleh cacat fisik, meliputi: buta, tuli atau bisu, dan juga cacat fisik lainnya. Memang
dalam konteks sekarang itu bisa dikategorikan telah mengabaikan hak seseorang
untuk mencalonkan diri sebagai pemimpin. Perlu diketahui bahwa konteks yang
dihadapi Ibnu Khaldun berbeda dengan sekarang, di mana seorang pemimpin yang
dibutuhkan saat itu memang harus cakap secara fisik. Sementara kecakapan secara
tisik tersebut akan sangat berpengaruh dan mendukung terciptanya stabilitas negara.

Pemimpin yang cacat fisik sangat rentan terjadi pergolakan karena tidak
mempunyai kewibawaan untuk memimpin banyak orang. Terlebih konteks saat itu,
keberlangsungan sebuah Negara selalu terancam dan dikondisikan dalam suasana
perang untuk mempertahankan eksistensinya, sehingga mau ataupun tidak mau
seorang pemimpin Negara harus cakap secara fisik dan cakap dalam memimpin
peperangan. Oleh sebab itu, kecakapan mutlak dibutuhkan. Kedua, kriteria
pemimpin harus dari keturunan Quraisy. Pengamatan Ibnu Khaldun melihat bahwa
kaum Quraisy mempunyai kelebihan yang hampir tidak dimiliki kaum lain.

Dalam sejarah terlihat betapa pesatnya perluasan daerah kekuasaan umat
Islam hingga membentuk peradaban baru, dan memberikan pengaruh bagi
perkembangan peradaban lainnya. Karena itu, disinilah pentingnya menempatkan
suku Quraisy di garda terdepan dalam membangun dan mempertahankan negara.
Mereka merupakan simbol kekuatan dan terbentuknya ‘ashabiyah bagi bangsa Arab,
sehingga peranannya sangat sentral dalam memperkokoh kekuatan negara.

Kesimpulan

Dalam elaborasi pemikiran Ibnu Khaldun tentang negara, ‘ashabiyah
mempunyai pengaruh yang sangat signifikan bagi tercapainya kekuasaan dan
kelangsungan politik. Mulai dari awal gerakan untuk membangun kekuatan,
kemudian berlanjut pada tercapainya kemenangan, bahkan sampai dalam tahap
menjaga stabilitas sosial negara tersebut. Sebaliknya, memudarnya ikatan ‘ashabiyah

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 341



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

akan berpotensi melemahkan ketahanan negara tersebut dari gempuran musuh
maupun dari gejolak internal, serta perubahan zaman yang semakin berkembang juga
berperan dalam menguji dan memberi perlawanan yang sangat berat juga. Dengan
demikian, dapat disimpulkan bahwa kunci utama dalam menjaga stabilitas,
kontiniuitas, dan kelangsungan suatu negara itu terletak pada elemen bangsa tersebut
terutama pemimpinnya dalam menjaga kelangsungan keterikatan ‘ashabiyah
tersebut.

Menurut Ibnu Khaldun, idealnya suatu negara berdasarkan nilai Islam secara
formal untuk mencapai kesejahteraan dan kemakmuran, namun ia juga tidak
menutup realitas bebrapa negara yang dapat berkembang secara progresif, mandiri,
dan mencapai kesejahteraan tanpa harus berasaskan Islam secara formal.

Dalam konteks ke-Indonesiaan konsep ini sangat relevan. Titik relevansinya
terletak pada sistem politik dan ketetanegaraan Indonesai kendati tidak mengacu
pada asas Islam secara formal, tetapi konstitusi itu masih tetap mengakomodasi nilai
substantif Islam sebagai ruh dan jiwa (landasan etis).

Daftar Pustaka

al-Khudhairi, Zainab, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun, Bandung: Penerbit Pustaka,
1987. Esposito, Jhon L. (Ed.), Ensiklopedi Dunia Islam Modern, Jilid I, Bandung;:
Penerbit Mizan, 2001.

al-Tanji, Muhammad Ibnu Thawit, Al-Ta’rif bi Ibnui al-Khaldun wa Rihlatuhu
Gharban wa Syaman, Mesir: Lajnah al-Ta'lif wa al-Tarjamah wa alNashr, 1951.
Wardani, “Pemikiran Politik Ibnu Khaldun” dalam SUHUF, Fakultas Agama
Islam Universitas Muhammadiyah Surakarta, Volume XIV Nomor 01 Tahun
2002. Zainuddin, A. Rahman, Kekuasaan Dan Negara: Pemikiran Politik Ibnu
Khaldun Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1992.

Pemikiran Politik Islam: Islam, Timur Tengah dan Benturan Ideologi,
Jakarta: Pensil, 2004.

Glasse, Cyril, Ensiklopedi Islam, terj. Ghufron A. Mas’adi, Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 1996.

Jamil, Ahmad, Seratus Muslim Terkemuka, Jakarta: Pustaka Firdaus, 1996.

Khaldun, Ibnu, The Mugaddimah: An Introduction to History, (trans. Franz
Rosenthal), Bollingen Series Princeton University Press, 1989.

, Mugaddimah Ibnu Khaldun, terj. Ahmadie Thoha. Jakarta: Pustaka Firdaus,
2000.

Ma’arif, Ahmad Syafi'i, Ibnu Khaldun Dalam Pandangan Penulis Barat dan Timur,
Jakarta: Gema Insani Press, 1996.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 342



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337

Misnu, Didin Kritinawati, Pemikiran Ibnu Khaldun, http;//www halalguide.info/
content/view /432 /46. Diakses tanggal 14 Desember 2025.

Pemikiran Ibnu Khaldun (2), http;//www .halalguide.info/content/view/
432/46. Diakses tanggal 14 September 2025.

Muhammad, Rusjdi Ali, Politik Islam: Sebuah Pengantar, Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2000.

Musa, M. Yusuf. 1991. Nizam al-Hukmi fi al-Islam (terjemahan). Yogyakarta:
Pustaka ISL.

Rabie’, Muhammad Mahmud, The Political Theory of Ibnu Khaldun, Leiden: E. J. Brill,
1967.

Rais, M. Dhiauddin, Teori Politik Islam, terj. Abdul Hayyie al-Kattani, Jakarta: Gema
Insani Press, 2001. Shofiyullah M.Z., “Kekuasaan Menurut Ibnu Khaldun”
Tesis, Institut Agama Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 1998.

Sadzali, Munawir. 1993. Islam dan Tata Negara. Jakarta: UI Press

Sobary, Muhammad. 1998. “Dialog Intern Islam: Ukhuwah Islamiyah” dalam Passing
Over. Jakarta: Paramadina

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 343



