
Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
329 

Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 

P-ISSN: 2961-9238 / E-ISSN: 2961-8983 
Volume 4, Nomor 2, Desember 2025  

https://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/constituo 
 

Urgensi Pemikiran Ibnu Khaldun pada Sosial Politik di Indonesia 
 
 

Zulfiah  
IAIN Sultan Amai Gorontalo, Indonesia 

Email Konfirmasi: zulfiah@iaingorontalo.ac.id 
 
 

Abstrak 

Pemikiran Ibnu Khaldun dalam Muqaddimah menawarkan analisis mendalam mengenai 
dinamika sosial dan politik, khususnya melalui konsep ‘ashabiyyah, kekuasaan, dan siklus 
peradaban. Dalam konteks Indonesia yang plural dan dinamis secara sosial-politik, 
pemikiran tersebut memiliki urgensi untuk dikaji kembali sebagai kerangka analisis alternatif 
terhadap fenomena sosial-politik kontemporer. Penelitian ini menggunakan metode 
penelitian pustaka (library research) dengan pendekatan kualitatif-deskriptif. Sumber data 
diperoleh dari karya utama Ibnu Khaldun, buku-buku ilmiah, jurnal nasional dan 
internasional, serta literatur relevan yang membahas teori sosial-politik klasik dan 
aplikasinya dalam konteks modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep 
‘ashabiyyah relevan dalam menjelaskan solidaritas kelompok, pembentukan kekuasaan 
politik, serta dinamika konflik dan integrasi sosial di Indonesia. Selain itu, teori siklus 
kekuasaan Ibnu Khaldun dapat digunakan untuk membaca fenomena pergantian elite, 
stabilitas pemerintahan, dan tantangan demokrasi. Pemikiran Ibnu Khaldun tidak hanya 
bersifat historis, tetapi juga kontekstual dan aplikatif dalam memahami realitas sosial-politik 
Indonesia yang dipengaruhi oleh faktor budaya, agama, dan kepentingan politik. Pemikiran 
Ibnu Khaldun memiliki urgensi tinggi sebagai perspektif teoritis dalam analisis sosial-politik 
Indonesia dan dapat memperkaya khazanah keilmuan sosial-politik kontemporer. 

Kata kunci: Ibnu Khaldun, ‘Ashabiyyah, Sosial Politik, Indonesia, Pemikiran Islam 
 
 
Pendahuluan  

Perkembangan konsep maupun teori yang dikembangkan seorang intelektual 
tentu tidak terlepas dari kondisi sosial maupun politik yang mengharuskan dirinya 
merespon, menganalisis, kemudian menghasilkan solusi untuk memberi solusi 
terhadap persoalan yang dihadapi. Dengan demikian, solusi yang diberikan akan 
membumi dan banyak memberi manfaat bagi kelangsungan hidup masyarakat. 
Persoalan yang dihadapi langsung direspon dengan mengedepankan metode yang 
aktual dan relevan dengan konteks yang dihadapi. Selain itu, dalam konteks 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
330 

keilmuan, penyelesaian semacam ini bisa membantu perkembangan teori baru. Tentu 
saja, ini akan memberi manfaat besar bagi kelangsungan hidup masyarakat luas. 

 Ibnu Khaldun barangkali merupakan salah satu intelektual yang biasa 
dikatakan demikian. Berangkat dari kontak dan hubungan secara langsung terhadap 
berbagai kondisi dan perkembangan politik yang ditemui di berbagai tempat, serta 
analisisnya terhadap sejarah sebelumnya, ditambah lagi pengamatannya yang 
menggunakan pendekatan sosiologis, memberikan kontribusi baru bagi 
pengembangan keilmuan saat itu, dan membuka cakrawala baru bagi pengembangan 
keilmuan selanjutnya. Karenanya, tidak salah apabila banyak kalangan intelektual 
maupun akademisi menempatkannya sebagai ilmuan modern.1  

Teori ‘‘ashabiyah merupakan salah satu bukti kejelian dan kecerdasan Ibnu 
Khaldun dalam menganalisis persoalan politik dan negara. Di mana ‘‘ashabiyah 
merupakan kunci lahir dan terbentuknya sebuah negara. Sebaliknya, jika unsure 
‘ashabiyah suatu negara sudah melemah, maka negara itu berada dalam ancaman 
keruntuhan. Alhasil, sampai sekarang hal tersebut masih terbukti benar, dan bahkan 
teori ‘ashabiyah ini menjadi inspirasi bagi pergerakan politik kontemporer. 

Pada makalah ini akan menelisik persoalan sistem politik Islam dengan 
mengkaji pemikiran Ibnu Khaldun, karena pemikirannya dianggap sudah mampu 
merepresentasikan beberapa konsep intelektual Muslim di bidang sistem politik 
Islam ditambah dengan keunggulan yang dimiliki oleh Ibnu Khaldun dalam 
membuat formulasi yang tidak hanya bersumber dari aspek normatif (tekstual) tetapi 
juga mendasarkan pada aspek sosial, budaya, dan geografis. Dengan menggunakan 
pendekatan sosio-hostoris. 
 
Metode Penelitian 

enelitian ini merupakan penelitian pustaka (library research) dengan 
pendekatan kualitatif-deskriptif yang bertujuan untuk menganalisis relevansi dan 
urgensi pemikiran Ibnu Khaldun dalam konteks sosial-politik Indonesia. Data 
penelitian bersumber dari bahan hukum dan sosial primer berupa karya utama Ibnu 
Khaldun, khususnya Muqaddimah, serta sumber sekunder berupa buku, artikel 
jurnal ilmiah, dan publikasi akademik yang membahas teori sosial-politik Islam dan 
dinamika sosial-politik Indonesia. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi 
dokumentasi dengan menelusuri, mengkaji, dan mengklasifikasi literatur yang 
relevan dengan fokus penelitian. Analisis data dilakukan menggunakan metode 
analisis isi (content analysis) dan interpretatif, dengan menekankan pada konsep-
konsep kunci seperti ‘ashabiyyah, kekuasaan, dan siklus peradaban, kemudian 

 
1 Berkat pengamatannya terhadap sejarah tersebut Ibnu Khaldun sering diberi gelar sebagai 

bapak historiografi. Lihat Cyril Glasse, Ensiklopedi Islam, terj. Ghufron A. Mas’adi, (Jakarta: Raja 
Grafindo Persada, 1996), h. 148 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
331 

dikontekstualisasikan dengan realitas sosial-politik Indonesia secara kritis dan 
sistematis. 
 
Pembahasan/Hasil 
A. Biografi Ibnu Khaldun 

  Nama lengkapnya Abdurrahman Abu Zaid yang kemudian mendapat 
gelar Waliyyuddin, ia lahir di Tunisia pada awal Ramadhan 732 H. (1332 M) dan 
meninggal di Kairo Mesir pada tanggal 25 Ramadhan 808 H. (1406 M). Ibnu Khaldun 
merupakan tokoh muslim terkemuka, bahkan, di zamannya ia dikenal sebagai ilmuan 
pioner yang memperlakukan sejarah sebagai ilmu serta memberikan alasan-alasan 
untuk mendukung fakta-fakta yang terjadi.2  

Ibnu Khaldun juga terkenal sebagai ilmuan sosiologi, ekonomi, politik, serta 
pernah juga terjun dalam kancah politik praktis. Itu semua tidak terlepas dari latar 
belakang keluarganya yang pernah menjadi politisi, intelektual, sekaligus aristokrat. 
Bahkan sebelum pindah ke Afrika, keluarganya pernah menjadi pemimpin politik di 
Moor Spanyol. 

Pendidikan Ibnu Khaldun dimulai dari ayahnya sendiri yang bertindak 
sebagai guru pertama. Kemudian belajar bahasa kepada Abu Abdillah Muhammad 
Ibnu al-Arabi al-Husairi, Abu al-Abbas Ahmad Ibnu al-Qushar, serta Abu Abdillah 
al-Wadiyashi. Belajar fiqh kepada Abi Abdillah Muhammad al-Jiyani dan Abu al-
Qassim Muhammad al-Qashir. Selain itu, Ibnu Khaldun juga belajar ilmu logika, 
teologi, matematika, dan juga astronomi kepada Abu Abdillah Muhammad Ibnu 
Ibrahim al-Arabi.3  

Pada tahun 1354 ia memulai karir politiknya, dengan menjabat sebagai 
sekretaris Sulthan Abu Inan dari Fess Maroko. Namun sayang pada tahun 1357 Ibnu 
Khaldun dicurigai sebagai penghianat sehingga dipenjara selama 21 bulan. Kemudian 
dibebaskan kembali setelah Abu Inan wafat, dan pemerintahan saat itu dipegang oleh 
Abu Salim, yang kemudian merehabilitasi namanya, sehingga kembali lagi menjabat 
pada salah satu posisi penting. Pada tahun 1361 karena terjadi intrik politik yang 
menyebabkan terbunuhnya Abu Salim, lagi-lagi Ibnu Khaldun dicurigai, dan 
memaksanya untuk pindah ke Granada.4  

Di Granada Ibnu Khaldun diterima secara hormat oleh Sultan Mahmud V, dan 
pada tahun 1364 memberinya kepercayaan dengan mengutusnya sebagai duta ke 
istana Pedro el Cruel, seorang raja kristen Castilla di Seville untuk mengadakan 
diplomasi perjanjian damai antara kedua kerajaan. Karena misinya berhasil, selain 

 
2 Jamil Ahmad, Seratus Muslim Terkemuka, (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1996),h.421. 
3 Muhammad Ibnu Thawit al-Tanji, Al-Ta’rif bi Ibnu al-Khaldun wa Rihlatuhu Gharban wa 

Syaman, (Mesir: Lajnah al-Ta’lif wa al-Tarjamah wa al-Nashr, 1951), h. 10. 
4 Ahmad Syafi’i Ma’arif, Ibnu Khaldun Dalam Pandangan Penulis Barat Dan Timur, Jakarta: 

Gema Insani Press, 1996, h. 13. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
332 

memberi kesan mendalam, ternyata keberhasilan tersebut mengundang 
kecemburuan Perdana Menteri Ibnu al-Khattib yang merasa popularitasnya 
memudar Karena situasi tidak bersahabat dan kebetulan mendapat undangan dari 
Abu ‘Abdullah (Penguasa Bouqie) untuk diangkat menjadi Perdana Menteri, maka 
pada tahun 1365 ia memenuhi undangan tersebut. Namun pada tahun berikutnya ia 
sudah pindah ke Konstantin menjadi pembantu Raja ‘Abdul ‘Abbas. 

 Kemudian setelah merasa tidak dipercaya lagi menduduki jabatan penting, 
Ibnu Khaldun memilih menetap di Biskra. Akhirnya, di sanalah ia memutuskan untuk 
meninggalkan panggung politik praktis yang dulu pernah melambungkan dan 
membesarkan namanya, lalu lebih memilih menekuni bidang kesarjanaannya.5 

 
B. Ashabiyah, Pengertian dan Urgensinya  

Secara etimologis ‘ashabiyah berasal dari kata ‘ashaba yang berarti mengikat. 
Secara fungsional ‘ashabiyah menunjuk pada ikatan sosial budaya yang dapat 
digunakan untuk mengukur kekuatan kelompok sosial. Selain itu, ‘ashabiyah juga 
dapat dipahamai sebagai solidaritas sosial, dengan menekankan pada kesadaran, 
kepaduan dan persatuan kelompok.6  

Menurut Muhammad Mahmud Rabie’, ‘ashabiyah merupakan suatu jalinan 
sosial yang dapat membangun kesatuan suatu bangsa, terlepas apakah itu 
dipengaruhi oleh ikatan kekeluargaan maupun persekutuan. Dalam peran sosial, 
‘ashabiyah dapat melahirkan persatuan yang dapat dibagi ke dalam dua kelompok. 
Pertama, menumbuhkan solidaritas kekuatan dalam setiap jiwa kelompok. Kedua, 
keberadaan ‘ashabiyah dapat mempersatukan berbagai ‘ashabiyah yang 
bertentangan, sehingga menjadi suatu kelompok yang lebih besar dan utuh.7 

 Seperti dikatakan Ibnu Khaldun dalam bukunya Muqaddimah, bahwa 
‘ashabiyah sangat menentukan kemenangan dan keberlangsungan hidup suatu 
negara, dinasti, ataupun kerajaan. Tanpa dibarengi ‘ashabiyah, maka 
keberlangsungan dan eksistensi suatu negara tersebut akan sulit terwujud, serta 
sebaliknya, negara tersebut berada dalam ancaman disintegrasi dan kehancuran.8 

 
5 Ahmad Syafi’i Ma’arif, Ibnu Khaldun Dalam Pandangan Penulis Barat Dan Timur, h. 13. 
6 Jhon L. Esposito (ed). Ensiklopedi Dunia Islam Modern, Jilid I, Bandung: Penerbit Mizan, 

2001), h. 198 
7 Muhammad Mahmud Rabie’, The Political Theory of Ibnu Khaldun, (Leiden: E. J. Brill, 1967), 

h. 165 
8 Dalam hal ini Ibnu Khaldun mengatakan bahwa solidaritas sosial ini terbentuk atau terdapat 

pada kelompok masyarakat generasi pertama, yang ikut berjuang mendirikan sebuah negara, dinasti, 
maupun kerajaan. Namun ketika memasuki kelompok generasi berikutnya semangat solidaritas itu 
berangsur hilang dan tidak diketahui kelompok masyarakat yang terakhir ini. Hal inilah yang 
kemudian menyebabkan terkikisnya semangat solidaritas, serta semakin menurunnya loyalitas 
masyarakat kepada pemimpinnya. Sebagai contoh Ibnu Khaldun menunjukkan dinasti Abbasiyah di 
zaman khalifah al-Mu’tasim dan anaknya al-Watsiq, di mana kekuatan bangsa Arab menjadi lemah, 
sehingga raja bergantung sebagian besar kepada orangorang dari bangsa Persia, Turki, Dailami, Saljuk 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
333 

Ibnu Khaldun menempatkan istilah ‘ashabiyah menjadi dua pengertian. 
Pengertian pertama bermakna positif dengan menunjuk pada konsep persaudaraan 
(brotherhood). Dalam sejarah peradaban Islam konsep ini membentuk solidaritas 
sosial masyarakat Islam untuk saling bekerjasama, mengesampingkan kepentingan 
pribadi (self-interest), dan memenuhi kewajiban kepada sesama. Semangat ini 
kemudian mendorong terciptanya keselarasan sosial dan menjadi kekuatan yang 
sangat dahsyat dalam menopang kebangkitan dan kemajuan peradaban.9  

Pengertian kedua bermakna negatif, yaitu menimbulkan kesetiaan dan 
fanatisme membuta yang tidak didasarkan pada aspek kebenaran. Konteks 
pengertian yang kedua inilah yang tidak dikehendaki dalam sistem pemerintahan 
Islam. Karena akan mengaburkan nilai-nilai kebenaran yang diusung dalam prinsip-
prinsip agama. Mengenai alasan diperlukannya ‘ashabiyah tersebut, Ibnu Khaldun 
menge-mukakan dua premis penting.  

Pertama, dalam teori tentang berdirinya negara berkenaan dengan realitas 
kesukuan. Ia berpendapat bahwa orang tidak mungkin mendirikan negara tanpa 
didukung persatuan dan solidaritas yang kuat.10 Di dalamnya terdapat ajakan untuk 
senantiasa waspada dan siaga sepenuh jiwa dan raga untuk mempertahankan 
negaranya.11 

Kedua, bahwa proses mendirikan negara itu harus melalui perjuangan yang 
keras dan berat, dengan mempertaruhkan nyawa. Kalau dirinya tidak mampu 
menundukkan lawan maka dirinya sendiri yang akan kalah atau binasa. Oleh sebab 

 
dll. Karena mendapatkan kesempatan dan kepercayaan sangat besar yang diberikan oleh raja, maka 
bangsa asing tersebut memanfaatkannya dengan menguasai daerah-daerah kekuasaan dinasti 
Abbasiyah. Lihat Ibnu Khaldun, The Muqaddimah: An Introduction to History, (trans. Franz 
Rosenthal), (Bollingen Series Princeton University Press, 1989), h. 123-124  

9 Didin Kristinawati Misnu, Pemikiran Ibnu Khaldun (2), 
http;//www.halalguide.info/content/ view/432/46. Diakses tanggal 14 Desember 2015 

10 A. Rahman Zainuddin, Kekuasaan Dan Negara: Pemikiran Politik IbnuKhaldun, (Jakarta: 
Gramedia Pustaka Utama, 1992), h. 160. Teori ashabiyah ini menunjukkan realitas sejarah sebagai ajang 
kerjasama dan tolong menolong untuk kepentingan bersama dalam membangun negara dan 
kemakmuran masyarakat. Ini bertentangan dengan teori Marxis yang berpandangan bahwa realitas 
sejarah menunjukkan pertentangan dan pertarungan dari berbagai kelas kelompok manusia. Lebih 
jauh Ibnu Khaldun memberikan uraian tentang sistematisasi proses kehidupan manusia. Pertama, 
berkumpulnya manusia dalam masyarakat (al-Ijtima> al-insa>ni), yaitu berkumpulnya suatu 
masyarakat merupakan fakta yang tak bisa dibantah lagi. Kedua, setelah terbentuk komunitas 
kemudian memasuki fase pembangunan (al-‘Umran). Lihat A. Rahman Zainuddin, Pemikiran Politik 
Islam: Islam, Timur Tengah dan Benturan Ideologi, (Jakarta: Pensil324, 2004), h. 80-81 

11 Wardani, “Pemikiran Politik Ibnu Khaldun” dalam SUHUF, Fakultas Agama Islam 
Universitas Muhammadiyah Surakarta, Volume XIV Nomor 01 Tahun 2002, h., 46 Dalam kelompok 
masyarakat biasanya yang paling kuat dalam mempertahankan ashabiyah adalah berasal dari 
masyarakat primitif. Di mana ashabiyah menjadi kekuatan untuk mempersatukan dan melindungi 
kelompok tersebut, serta dengan waktu relatif lebih cepat dapat menaklukkan atau mengalahkan 
kelompok yang lain, lalu dapat meredam dan menghindari konflik internal. Lihat Zainab al-Khudhairi, 
Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun, (Bandung: Penerbit Pustaka, 1987), h. 161 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
334 

itu, dibutuhkan kekuatan yang besar untuk mewujudkannya. Dengan demikian, 
terbentuknya solidaritas ini mutlak dibutuhkan.  

Kemudian dalam pembentukan ‘ashabiyah tersebut, Ibnu Khaldun 
berpendapat bahwa agama mempunyai peran penting dalam membentuk persatuan 
tersebut. Menurutnya, semangat persatuan rakyat yang dibentuk melalui peran 
agama itu tidak bisa ditandingi oleh semangat persatuan yang dibentuk oleh faktor 
lainnya. Hal tersebut didukung oleh visi agama dalam meredakan pertentangan dan 
perbedaan visi rakyat, sehingga mereka mempunyai tujuan sama, untuk berjuang 
bersama menegakkan agamanya.  

Ini dibuktikan dalam perang Yarmuk dan Qadisiyah, di mana pasukan umat 
Islam hanya berjumlah 30.000 orang, padahal tentara Persia di Qadisiyah berjumlah 
120.000 orang, sedangkan tentara Heraklitus, menurut al-Waqidi berjumlah 400.000 
orang. Meskipun jumlahnya sangat kecil, karena didasari semangat persatuan yang 
dibentuk oleh peran agama hasilnya umat Islam mampu memenangkan peperangan 
tersebut.12 

 
C. Peranan Ashabiyah dan Proses Berdirinya Negara  

Gagasan Ibnu Khaldun tentang negara yang dikaji melalui pendekatan 
sosiologis diilustrasikan dengan sifat alamiah manusia yang senantiasa hidup 
berkelompok, saling menggantungkan diri, dan tidak mampu hidup sendiri tanpa 
membutuhkan bantuan orang lain (zon politicon). Sehingga dari sifat alamiah 
tersebut serta dibarengi adanya tujuan yang sama dari masing-masing manusia.  

kemudian terbentuklah ‘ashabiyah di antara mereka. Kesatuan sosial ini 
terbentuk sejak mulai dari kelompok terkecil sampai kepada kesatuan kelompok 
manusia yang paling besar.13 Dari kesatuan inilah kemudian terbentuk komunitas 
masyarakat. Karena dalam komunitas tersebut terdapat berbagai macam bentuk 
interaksi, maka mereka membutuhkan al-Waji’ (orang yang membagi). Dia adalah 
orang yang akan melaksanakan kekuasaan dan menjauhkan mereka dari agresifitas 
dan kebinatangan (homo homini lupus), masing-masing saling membunuh untuk 
memenuhi kepentingannya. Maka diperlukanlah sebuah lembaga untuk mengatur 
dan menertibkannya.14  

 
12 Ibnu Khaldun, The Muqaddimah…., h. 126. Ibnu Khaldun meyakini bahwa agama 

mempunyai kekuatan integrasi, perekat, penyatu, dan perukun, karena agama mempunyai semangat 
yang bias meredakan berbagai konflik. Dalam agama (Islam) terdapat konsep tauhid yang dapat 
mempersatukan pandangan umat agar bersatu, dan mendasarkan segala aktivitasnya hanya untuk 
mengabdi dan beribadah kepada Allah. Lihat Shofiyullah M.Z., “Kekuasaan Menurut Ibnu Khaldun” 
Tesis, Institut Agama Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 1998, h. 51. 

13 Rusjdi Ali Muhammad, Politik Islam: Sebuah Pengantar, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), 
h. 8. 

14 Rusjdi Ali Muhammad, Politik Islam: Sebuah Pengantar, h. 8. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
335 

Perkembangan selanjutnya, pendirian lembaga tersebut pada akhirnya 
membentuk kekuasaan terpusat pada satu orang pemegang kepemimpinan, dan 
memegang penuh atas berjalannya roda pemerintahan. Kekuasaan yang dipegang 
seseorang maka dimungkinkan akan terjadi distorsi dan anomali terhadap 
kewenangan pemerintah. Kekuasaan yang begitu besar akan membawa kekuasaan 
yang berorientasi untuk mendapatkan kesenangan, kemewahan, dan kepentingan 
pribadi (self-interest), sehingga akan berdampak negatif bagi kelangsungan negara 
tersebut.15 Seperti dikatakan Ibnu Khaldun, secara alamiah jarang ada negara mampu 
eksis melebihi dari tiga generasi. Kendatipun tidak menutup kemungkinan umur tiap 
generasi terkadang lebih panjang, namun terkadang juga bisa lebih pendek, dan itu 
tergantung pada seberapa kuat dan seberapa lama unsur ‘ashabiyah dapat bertahan. 
Namun dalam analisis ini Ibnu Khaldun melihat catatan yang terdapat dalam ayat al-
Qur’an, di mana dikatakan bahwa masa dewasa manusia itu   dicapainya setelah 
dirinya berumur 40 tahun. Ukuran tersebut diperkirakan sama dengan umur setiap 
generasi. Bisa disimpulkan bahwa umur negara tersebut berarti hanya sampai 120 
tahun. 

Jika diuraikan akan terlihat sebagai berikut: generasi pertama merupakan 
kelompok perintis yang membuka jalan, atau yang mendirikan negara. Banyak 
rintangan yang harus dihadapi, sehingga memaksa mereka untuk membentuk 
persatuan atau solidaritas untuk menyatukan kekuatan agar menjadi besar dan 
memiliki semangat yang kuat. Karena dorongan semangat persatuan dan perjuangan 
tersebut, maka berhasilah mereka membangun negara. Kemudian, memasuki 
generasi kedua. Di mana kemenangan, kemegahan tidak lagi menjadi milik bersama 
seperti dalam generasi pertama, maka kemegahan dan kemewahan tersebut 
dimonopoli oleh orang tertentu, sehingga unsur ‘ashabiyah-nya mulai runtuh.  

Meskipun demikian, sisa-sisa peninggalan sebelumnya masih ada karena 
mereka sempat bertemu dengan generasi pertama, sehingga semangat perjuangan 
tersebut masih terjaga. Berbeda dengan kedua generasi tersebut. generasi yang ketiga 
ini merupakan kelompok orang yang tidak pernah merasakan perjuangan nenek 
moyangnya. Mereka hanya bisa menikmati kemegahan dan kemewahan tanpa 
mengetahui bagaimana cara memperolehnya. Pada akhirnya mereka semakin 
tenggelam pada kemewahan dan kesenangan tanpa mempedulikan sebab akibat yang 

 
15Sebagaimana terungkap dalam sejarah, kondisi suatu negara yang pemerintahannya hanya 

berorientasi untuk mendapatkan kesenangan, kemewahan, dan kepentingan pribadi cenderung 
mengabaikan kepentingan rakyatnya. Selanjutnya, kondisi tersebut akan menyeret pada kondisi chaos 
dan menyebab konflik sosial yang sangat mengerikan, karena rakyatnya saling berebut makanan, dan 
pada puncaknya, kesengsaraan rakyat tersebut akan membuncah dengan melakukan penjarahan, 
perlawanan, dan pemberontakan kepada negara. Dalam situasi tersebut negara akan kesulitan 
mengendalikan pergerakan massa yang sangat nekat, dan akhirnya, negara pun akan tumbang dan 
terjadi kekosongan. Lihat Ibnu Khaldun, Muqaddimah Ibnu Khaldun, (terj. Ahmadie Thoha), (Jakarta: 
Pustaka Firdaus, 2000), h. 203. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
336 

akan terjadi. Dari sinilah kemungkinan munculnya krisis multidimensional yang 
menyebabkan Negara tersebut mundur. 

 
D. Khalifah dan Pengaruhnya Terhadap Kelangsungan Ashabiyah 

 Khalifah merupakan jabatan sebagai pengganti Nabi Muhammad saw, 
dengan tugas yang sama, yaitu untuk mempertahankan agama dan menjalankan 
kepemimpinan di dunia. Jabatan tersebut bisa juga disebut “imam”.16 Orang yang 
menjabat sebagai khalifah atau imam harus mampu memerintah rakyat sesuai dengan 
petunjuk agama, karena dalam kepemimpinan dan pembuatan peraturan untuk 
menyelesaikan persoalan duniawi itu harus dihukumi dari segi kepentingan akhirat.  

Dalam hal ini Ibnu Khaldun memberikan syarat untuk menjadi imam atau 
khalifah, yaitu: (1) pengetahuan (‘ilm), (2) keadilan, (3) kesanggupan, (4) tidak cacat 
pancaindera dan anggota badan, dan (5) keturunan Quraisy. Berpengetahuan 
merupakan syarat mutlak, karena seorang imam atau khalifah dapat melaksanakan 
hukum-hukum Allah apabila ia menguasai hukum itu, dan mampu mengambil 
keputusan secara tepat dan bijaksana, serta berpendirian dan tidak taklid buta. 

Keadilan sangat diperlukan karena imamah atau khilafah merupakan lembaga 
keagamaan yang mengawasi lembaga lain. Tanpa keadilan maka pengawasan yang 
dilakukan akan rentan terjadi kecurangan, ketimpangan, dan kezaliman. 
Kesanggupan berarti dirinya bersedia dan mampu melaksanakan undang-undang 
atau peraturan yang sudah ditetapkan. Dirinya mampu bertanggungjawab atas segala 
persoalan yang dihadapinya. Tidak cacat artinya tidak mempunyai kekurangan fisik, 
seperti: buta, bisu atau tuli, dan kehilangan anggota badan yang lain, karena 
dikhawatirkan akan mempengaruhi kemampuannya dalam bertindak. Khusus 
mengenai prasyarat keturunan Quraisy itu masih menjadi perdebatan dikalangan 
intelektual seputar dimasukkan atau tidaknya keturunan Quraisy dalam prasyarat 
sebagai khalifah. Salah satu tokoh yang menolak adalah Qadli Abu Bakar al-Baqillani 
(w. 403 H). Ia berpendapat bahwa ‘ashabiyah kaum Quraisy di masanya sudah 
memudar, serta pada saat itu yang memegang kekhalifahan justru berasal dari 
kalangan luar Arab. Berbeda dengan pendapat tersebut, meskipun Ibnu Khaldun 
sepakat dengan pendapat jumhur, namun ia lebih mengedepankan analisis sosial-
historis yang cukup kuat. Menurutnya, kaum Quraisy termasuk golongan suku 
Mudlar, yang dikenal mempunyai kapabilitas dan kewibawaan yang melebihi suku 
Mudlar yang lain. 

 Berbekal keunggulan itulah kaum Quraisy mampu menguasai suku Mudlar. 
Dengan demikian, jika kepemimpinan ini diserahkan kepada kaum Quraisy kecil 

 
16Ibnu Khaldun, The Muqaddimah, h. 155. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
337 

kemungkinan akan terjadi disintegrasi dan konflik,17 serta sebaliknya, dengan 
kepemimpinan kaum Quraisy justru ‘ashabiyah akan terbangun kuat dan bertahan 
lama.  

Lebih lanjut, untuk mengantisipasi terjadinya ketimpangan-ketimpangan, 
krisis, dan gejolak sosial, yang dikhawatirkan akan mengancam kelangsungan 
‘ashabiyah dalam masa kepemimpinan seorang khalifah, Ibnu Khaldun memberikan 
nasehat kepada khalifah itu sendiri, yang isinya sebagai berikut:18 1. Kekuatan 
penguasa (al-mulk) tidak akan terwujud kecuali dengan implementasi Syari’ah. 2. 
Syari’ah tidak dapat terimplementasi kecuali dengan penguasa (al-mulk). 3. Penguasa 
tidak dapat memperoleh kekuatan kecuali melalui rakyat (arrijal). 4. Rakyat tidak 
dapat dipelihara kecuali dengan kekayaan (al-mal). 5. Kekayaan tidak dapat 
diperoleh kecuali melalui pembangunan (alimarah). 6. Pembangunan tidak dapat 
dicapai kecuali melalui keadilan (al-adl). 7. Keadilan adalah kriteria (al-mizan) Allah 
menilai hamba-Nya. 8. Penguasa bertanggungjawab mengaktualisasikan keadilan. 
Delapan nasehat tersebut, masing-masing faktor saling terkait dan berhubungan, 
dalam memberi pengaruh bagi kelangsungan roda pemerintahan. Ketiadaan salah 
satu faktor bisa menyebabkan runtuhnya kepemimpinan serta kejayaan sebuah 
Negara.  

 
E. Sistem Pemerintahan Islam: Sebuah Telaah Pemikiran Ibnu Khaldun 

Paling tidak, terdapat empat sub tema ketika mengkaji pemikiran Ibnu 
Khaldun dalam hal sistem politik Islam, yaitu asal mula timbulnya negara, konsep 
kepala negara, pengaruh faktor geografis terhadap politik, dan solidaritas kelompok, 

1. Asal mula timbulnya negara 
Ibnu Khaldun seorang kritikus dan pakar sosiologi,19 berpendapat bahwa 
adanya organisasi kemasyarakatan merupakan suatu keharusan bagi 
kehidupan manusia. Hal ini sesuai dengan pendapat yang telah banyak 
dikemukakan oleh para ahli sosiologi, bahwa manusia adalah makhluk politik 
(zoon politicon) atau makhluk sosial. Manusia akan merasa kesulitan dalam 
memenuhi kebutuhan hidupnya jika ia hidup sendirian tanpa adanya institusi 
yang mengorganisasikannya. 

 
17Rusdji Ali Muhammad, Politik Islam: Sebuah Pengantar, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2000), 

h. 21. Ada alasan mengenai disyaratkannya keturunan Quraisy itu dilihat dari pertimbangan unsur 
tabarruk (pencarian berkah) karena mereka mempunyai hubungan secara langsung dengan Rasulullah 
saw. Tapi dalam hal ini Ibnu Khaldun tidak mempunyai pertimbangan demikian, melainkan pada 
aspek realitas sosial historis yang menunjukkan keunggulan kaum Quraisy atas kaum lainnya. Lihat 
juga M. Dhiauddin Rais, Teori Politik Islam, (Jakarta: Gema Insani Press, 2001), h. 244. 

18 Didin Kritinawati Misnu, Pemikiran Ibnu Khaldun (1), 
http;//www.halalguide.info/content/view/432/46. Diakses tanggal 14 Desember 2025 

19 Dibuktikan dengan magnum opusnya Muqaddimah Ibn Khaldun yang merupakan kitab 
sosiologi dan banyak membahas tentang sosio-kultur masyarakat. 
 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
338 

Kebutuhan utama manusia adalah makanan dan keamanan. Dua 
kebutuhan tersebut tidak dapat tercapai seorang diri, maka secara otomatis 
manusia memerlukan kerjasama antar sesamanya. Hal inilah yang 
menyebabkan manusia membutuhkan organisasi kemasyarakatan. Setelah 
terbentuknya organisasi kemsyarakatan dan peradaban, maka masyarakat 
membutuhkan seseorang yang dengan pengaruhnya dapat bertindak sebagai 
penengah dan pelaksana keadilan di antara mereka. Manusia selain 
membtuhkan rasa keadilan juga memiliki rasa agresif dan watak tidak adil, 
maka keberadaan seseorang yang mampu mengayomi dan melindungi hak-
haknya dari serangan dan kelaliman sesamanya sangat dibutuhkan. 

Fenomena riil inilah yang akhirnya mengilhami Ibnu Khaldun untuk 
memikirkan tentang asal mula negara dan menjadi embrio konsep negara 
menurut Ibnu Khladun. Karena negara dalam skala makro menempati posisi 
organisasi kemasyarakatan yang dapat memenuhi kebutuhan kodrati 
manusia. Gagasan ini juga serupa dengan yang telah diungkapkan terlebih 
dahulu oleh Plato. 20 

2. Konsep kepala negara 
Menurut Ibnu Khaldun, keberadaan kepala negara sebagai penengah, 

pemisah, dan sekaligus hakim merupakan suatu keharusan bahkan 
keniscayaan bagi kehidupan bersama umat manusia dalam suatu komunitas 
masyarakat (negara). Jabatan kepala negara merupakan lembaga yang alamiah 
dan natural bagi kehidupan berbangsa dan bernegara. Seorang kepala negara 
yang sebenarnya, harus memiliki superioritas dan keunggulan serta kekuatan 
fisik agar keputusan atau kebijakan yang diambil dapat berlaku secara efektif. 
Seorang kepala negara harus memiliki tentara yang kuat dan loyal kepadanya 
guna menjamin keamanan negara dari ancaman luar. Selain itu ia harus 
berkuasa menarik dana bagi pembiayaan operasional negara. 

Kebijakan pemerintah yang diambil melalui kepala negara meski 
didasarkan pada peraturan-peraturan dan kebijaksanaan-kebijaksanaan 
politik tertentu, yang tidak merugikan bagi sebagian atau keseluruhan rakyat. 
Kebijaksanaan politik itu dapat diambil dari beberapa sumber, yaitu pertama, 
rekayasa para intelektual, cendekiawan, pemuka masyarakat, dan orang 
pandai di antara mereka. Kedua, ajaran agama yang diturunkan Tuhan kepada 
utusan-utusannnya. 

Secara sistematis, Ibnu Khaldun telah memberi kriteria tertentu bagi 
seseorang yang akan menduduki jabatan kepala negara, yaitu bahwa ia harus 

 
20GK Hall an CO. 1989. “Ibnu Khaldun dan Pola Pemikiran Islam”. Terjemahan dari Ibn 

Khaldun and Islamic Thought Style: A Social Perspective. Jakarta: Pustaka Firdaus. hlm. 47. 
 

 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
339 

(a) berilmu, (b) adil, (c) mampu, (4) sehat badan, dan (5) dari keturunan 
Quraiys (keluarga terhormat). 21 

3. Pengaruh faktor geografis terhadap politik 
Ibnu Khaldun mensinyalir bahwa keanekaragaman keadaan fisik, 

watak, mental, dan perilaku manusia itu dipengaruhi oleh faktor geografis. 
Masyarakat yang bertempat tinggal di wilayah yang beriklim ekstrim, sangat 
panas atau sangat dingin, baik peradaban maupun budayanya tidak akan 
dapat berkembang secara dinamis. Sebaliknya suatu bangsa akan dapat 
memberikan kontribusinya kepada sejarah dan kebudayaan dunia manakala 
terletak di bagian bumi yang beriklim sedang. 

Teori ini dipergunakan oleh para ahli hukum Islam sebagai salah satu 
dasar argumentasi bahwa pelaksanaan ajaran Islam dan hukumnya yang 
universal itu dapat berbeda antara satu wilayah dengan wilayah lain karena 
perbedaan lingkungan, kondisi, adat istiadat, dan tradisi. 22 

4. Solidaritas kelompok 
Menurut Ibnu Khaldun, solidaritas kelompok (‘ashabiyyah) sangatlah 

diperlukan karena dapat melahirkan semangat saling mendukung dan saling 
membantu serta rasa ikut malu dan tidak rela jika di antara mereka 
diperlakukan tidak adil atau hendak dihancurkan. Ada beberapa alasan yang 
dikemukakan oleh Ibnu Khaldun untuk menguraikan teori ‘ashabiyyah ini, 
antara lain: 

a. Secara alamiah solidaritas kelompok itu terdapat dalam watak 
manusia. 

b. Adanya solidaritas kelompok yang kuat merupakan suatu 
keharusan dalam membangun suatu negara. 

c. Seorang kepala negara, agar dapat secara efektif mengendalikan 
ketertiban negara dan melindunginya, harus mampu 
menumbuhkan solidaritas kelompok. 

d. Solidaritas kelompok dapat melahirkan pemimpin yang unggul dan 
superior. 
 

F. Relevansi Pemikiran Ibnu Khaldun di Indonesia 
Gagasan Ibnu Khaldun yang menyatakan bahwa asal mula suatu negara 

ditimbulkan karena kodrat manusia yang tidak hanya sebagai makhluk individu 
tetapi juga sebagai makhluk sosial (zoon politicon) dan yang memiliki kepentingan dan 
kebutuhan masing-masing. Untuk memenuhi kebutuhan itu, manusia membutuhkan 

 
21M. Yusuf Musa. 1991. Nizām al-Hukmi fī al-Islām (terjemahan). Yogyakarta: Pustaka ISI. 

hlm. 72. 
22Munawir Sadzali. Op. cit. hlm. 103-104. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
340 

kerjasama yang terakomodasi dalam bentuk organisasi yang di dalamnya terdapat 
aturan yang disepakati. Dalam konteks ini, maka negara sangat berperan. Di 
Indonesia, negara menjalankan fungsinya sebagai organisasi yang mengatur semua 
tata kehidupan masyarakat untuk mencapai kesejahteraan dan ketentraman. 

Di dalam menjalankan fungsinya, negara harus dipimpin oleh seorang kepala 
negara. Konsep kepala negara yang dicitakan oleh Ibnu Khaldun haruslah seorang 
yang berilmu, adil, mampu, sehat, dan dari keturunan Quraiys. Jika konsep ini 
diterapkan di Indonesia maka sangatlah tepat dan relevan, kendati harus dilakukan 
reaktualisasi dan rekontekstualisasi dalam konteks ke-Indonesia-an. Kepala negara 
yang akan memimpin bangsa Indonesia haruslah orang yang memiliki integritas 
keilmuan yang tinggi. Mustahil seorang dapat menjalankan fungsi kepemimpinannya 
secara optimal jika tidak mempunyai perangkat keilmuan. Kontekstualisasi dari 
syarat ‘dari keturunan Quraiys’ adalah bahwa kapala negara atau pemerintah harus 
mempunyai kewibawaan dan mendapatkan legitimasi dan kepercayaan dari 
masyarakat. Suatu pemerintahan yang tidak legitimate akan mendapatkan kendala 
dalam menjalankan tugasnya. 

Bagi Ibnu Khaldun, idealnya suatu negara berdasarkan nilai Islam secara 
formal untuk mencapai kesejahteraan dan kemakmuran, namun ia juga tidak 
menutup realitas bebrapa negara yang dapat berkembang secara progresif, mandiri, 
dan mencapai kesejahteraan tanpa harus berasaskan Islam secara formal. Hal ini 
mengindikasikan bahwa Indonesia sebagai negara yang plural, multikultural, dan 
multirelijius, tidak mutlak harus berdasarkan Islam tetapi nilai-nilai Islam yang 
menjadi ruh (soul) dan jiwa (spirit) dari peraturan dan sistem ketatanegaraan yang 
berlaku di Indonesia.23 

Dalam konteks penerapan syariat Islam di Indonesia misalnya, maka sangat 
sulit diejawantahkan, karena kondisi geografis dan kultur masyarakat Indonesai jauh 
berbeda dengan kondisi masyarakat Arab ketika ayat al-Qur’an diturunkan. Dengan 
demikian, bagaimanapun bentuk peraturan dan sistem ketatanegaraan selama tidak 
bertentangan dengan nilai-nilai yang terkandung dalam Islam secara substantif bukan 
menjadi hal yang signifikan. 

Bagi Ibnu Khaldun sendiri tidak terlalu mempersoalkan apakah negara itu 
harus mengikuti sistem pemerintahan Islam seperti pada masa Rasulullah dan para 
sahabatnya. Yang paling esensi baginya adalah bahwa tujuan diadakannya negara 
untuk melindungi rakyat dan menciptakan kesejahteraan dan kemakmuran tercapai, 
dengan tetap mengapresiasi dan mengakomodasi nilai-nilai universal Islam yang 
diturunkan Allah melalui Rasul-Nya. Itu semua memiliki tujuan agar ajaran Islam 
yang komprehensif, universal dan berjiwa rahmatan li al-‘ālamīn tidak mengalami 

 
23 Muhammad Sobary. 1998. “Dialog Intern Islam: Ukhuwah Islamiyah” dalam Passing Over. 

Jakarta: Paramadina. hlm. 74. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
341 

kejumudan (stagnancy) jika didialogkan dengan kondisi nyata sosio-kultur 
masyarakat pada saat ini. 

Menyimak pemikiran Ibnu Khaldun tentu tidak bisa melepaskan pendekatan 
yang dilakukan tokoh tersebut. Dari sekian pemikiran tersebut, yang penulis pandang 
perlu untuk memberikan komentar sekaligus catatan kritis adalah terdapat dua 
persoalan yang mungkin jika dikontekskan dan diimplementasikan pada zaman 
sekarang justru menimbulkan kontroversi dan pertentangan, atau bahkan sampai 
berpotensi menimbulkan konflik dan keretakan terhadap persatuan negara modern, 
khususnya di Indonesia yang berbasis multikultural dan multireligius, terdiri dari 
beragam ras, suku, budaya, dan agama, yang masing-masing mempunyai ruang 
privasi yang sangat sensitif untuk disinggung dan disentuh.  

Pertama, Ibnu Khaldun menyebutkan bahwa kriteria seorang khalifah itu tidak 
boleh cacat fisik, meliputi: buta, tuli atau bisu, dan juga cacat fisik lainnya. Memang 
dalam konteks sekarang itu bisa dikategorikan telah mengabaikan hak seseorang 
untuk mencalonkan diri sebagai pemimpin. Perlu diketahui bahwa konteks yang 
dihadapi Ibnu Khaldun berbeda dengan sekarang, di mana seorang pemimpin yang 
dibutuhkan saat itu memang harus cakap secara fisik. Sementara kecakapan secara 
fisik tersebut akan sangat berpengaruh dan mendukung terciptanya stabilitas negara.  

Pemimpin yang cacat fisik sangat rentan terjadi pergolakan karena tidak 
mempunyai kewibawaan untuk memimpin banyak orang. Terlebih konteks saat itu, 
keberlangsungan sebuah Negara selalu terancam dan dikondisikan dalam suasana 
perang untuk mempertahankan eksistensinya, sehingga mau ataupun tidak mau 
seorang pemimpin Negara harus cakap secara fisik dan cakap dalam memimpin 
peperangan. Oleh sebab itu, kecakapan mutlak dibutuhkan. Kedua, kriteria 
pemimpin harus dari keturunan Quraisy. Pengamatan Ibnu Khaldun melihat bahwa 
kaum Quraisy mempunyai kelebihan yang hampir tidak dimiliki kaum lain.  

Dalam sejarah terlihat betapa pesatnya perluasan daerah kekuasaan umat 
Islam hingga membentuk peradaban baru, dan memberikan pengaruh bagi 
perkembangan peradaban lainnya. Karena itu, disinilah pentingnya menempatkan 
suku Quraisy di garda terdepan dalam membangun dan mempertahankan negara. 
Mereka merupakan simbol kekuatan dan terbentuknya ‘ashabiyah bagi bangsa Arab, 
sehingga peranannya sangat sentral dalam memperkokoh kekuatan negara. 
 
Kesimpulan  

Dalam elaborasi pemikiran Ibnu Khaldun tentang negara, ‘ashabiyah 
mempunyai pengaruh yang sangat signifikan bagi tercapainya kekuasaan dan 
kelangsungan politik. Mulai dari awal gerakan untuk membangun kekuatan, 
kemudian berlanjut pada tercapainya kemenangan, bahkan sampai dalam tahap 
menjaga stabilitas sosial negara tersebut. Sebaliknya, memudarnya ikatan ‘ashabiyah 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
342 

akan berpotensi melemahkan ketahanan negara tersebut dari gempuran musuh 
maupun dari gejolak internal, serta perubahan zaman yang semakin berkembang juga 
berperan dalam menguji dan memberi perlawanan yang sangat berat juga. Dengan 
demikian, dapat disimpulkan bahwa kunci utama dalam menjaga stabilitas, 
kontiniuitas, dan kelangsungan suatu negara itu terletak pada elemen bangsa tersebut 
terutama pemimpinnya dalam menjaga kelangsungan keterikatan ‘ashabiyah 
tersebut.  

Menurut Ibnu Khaldun, idealnya suatu negara berdasarkan nilai Islam secara 
formal untuk mencapai kesejahteraan dan kemakmuran, namun ia juga tidak 
menutup realitas bebrapa negara yang dapat berkembang secara progresif, mandiri, 
dan mencapai kesejahteraan tanpa harus berasaskan Islam secara formal. 

Dalam konteks ke-Indonesiaan konsep ini sangat relevan. Titik relevansinya 
terletak pada sistem politik dan ketetanegaraan Indonesai kendati tidak mengacu 
pada asas Islam secara formal, tetapi konstitusi itu masih tetap mengakomodasi nilai 
substantif Islam sebagai ruh dan jiwa (landasan etis).   

 

Daftar Pustaka 
al-Khudhairi, Zainab, Filsafat Sejarah Ibnu Khaldun, Bandung: Penerbit Pustaka, 

1987. Esposito, Jhon L. (Ed.), Ensiklopedi Dunia Islam Modern, Jilid I, Bandung: 
Penerbit Mizan, 2001.  

al-Tanji, Muhammad Ibnu Thawit, Al-Ta’rif bi Ibnui al-Khaldun wa Rihlatuhu 
Gharban wa Syaman, Mesir: Lajnah al-Ta’lif wa al-Tarjamah wa alNashr, 1951. 
Wardani, “Pemikiran Politik Ibnu Khaldun” dalam SUHUF, Fakultas Agama 
Islam Universitas Muhammadiyah Surakarta, Volume XIV Nomor 01 Tahun 
2002. Zainuddin, A. Rahman, Kekuasaan Dan Negara: Pemikiran Politik Ibnu 
Khaldun Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 1992. 

 _______, Pemikiran Politik Islam: Islam, Timur Tengah dan Benturan Ideologi, 
Jakarta: Pensil, 2004. 

Glasse, Cyril, Ensiklopedi Islam, terj. Ghufron A. Mas’adi, Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 1996. 

Jamil, Ahmad, Seratus Muslim Terkemuka, Jakarta: Pustaka Firdaus, 1996. 

 Khaldun, Ibnu, The Muqaddimah: An Introduction to History, (trans. Franz 
Rosenthal), Bollingen Series Princeton University Press, 1989. 

_____, Muqaddimah Ibnu Khaldun, terj. Ahmadie Thoha. Jakarta: Pustaka Firdaus, 
2000. 

Ma’arif, Ahmad Syafi’i, Ibnu Khaldun Dalam Pandangan Penulis Barat dan Timur, 
Jakarta: Gema Insani Press, 1996. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6337 

 
343 

Misnu, Didin Kritinawati, Pemikiran Ibnu Khaldun, http;//www.halalguide.info/ 
content/view/432/46. Diakses tanggal 14 Desember 2025.  

_______, Pemikiran Ibnu Khaldun (2), http;//www.halalguide.info/content/view/ 
432/46. Diakses tanggal 14 September 2025. 

Muhammad, Rusjdi Ali, Politik Islam: Sebuah Pengantar, Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2000.  

Musa, M. Yusuf. 1991. Nizām al-Hukmi fī al-Islām (terjemahan). Yogyakarta: 
Pustaka ISI. 

Rabie’, Muhammad Mahmud, The Political Theory of Ibnu Khaldun, Leiden: E. J. Brill, 
1967. 

Rais, M. Dhiauddin, Teori Politik Islam, terj. Abdul Hayyie al-Kattani, Jakarta: Gema 
Insani Press, 2001. Shofiyullah M.Z., “Kekuasaan Menurut Ibnu Khaldun” 
Tesis, Institut Agama Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 1998. 

Sadzali, Munawir. 1993. Islam dan Tata Negara. Jakarta: UI Press 

Sobary, Muhammad. 1998. “Dialog Intern Islam: Ukhuwah Islamiyah” dalam Passing 
Over. Jakarta: Paramadina 

 


