
Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
254 

Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 

P-ISSN: 2961-9238 / E-ISSN: 2961-8983 
Volume 4, Nomor 2, Desember 2025  

https://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/constituo 
 

Konstruksi Hukum Percobaan Pembunuhan oleh Pelaku dengan 
Gangguan Jiwa dalam Perspektif Hukum Positif dan Hukum Islam 

 
 

Tahjul Alam1, Husamuddin MZ2 
1,2STAIN Teungku Dirundeng Meulaboh, Aceh, Indonesia 

Email Konfirmasi: itambo523@gmail.com 
 
 

Abstrak 

Kasus percobaan pembunuhan yang dilakukan oleh pelaku dengan gangguan jiwa 
menimbulkan persoalan hukum yang kompleks, khususnya terkait dengan 
pertanggungjawaban pidana dan perlindungan hak korban. Penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis konstruksi hukum percobaan pembunuhan oleh pelaku dengan gangguan jiwa 
dalam perspektif hukum positif dan hukum Islam, serta membandingkan pendekatan yang 
digunakan oleh kedua sistem hukum tersebut. Metode penelitian yang digunakan adalah 
penelitian hukum normatif dengan pendekatan perundang-undangan, konseptual, dan 
komparatif. Data diperoleh melalui studi kepustakaan terhadap peraturan perundang-
undangan, literatur hukum pidana, serta sumber-sumber fikih jinayah yang relevan. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa hukum positif menempatkan kemampuan bertanggung 
jawab sebagai syarat utama pemidanaan dengan menitikberatkan pada pembuktian medis-
psikiatris, sehingga pelaku dengan gangguan jiwa tertentu dibebaskan dari pidana dan 
dikenai tindakan perawatan. Sementara itu, hukum Islam melalui konsep ahliyyah dan 
tamyiz juga membebaskan pelaku yang kehilangan akal dari pertanggungjawaban pidana, 
namun tetap membuka ruang tanggung jawab alternatif seperti ta’zir dan diyat demi 
perlindungan korban dan kemaslahatan umum. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 
integrasi nilai-nilai keadilan substantif dan restoratif dari fikih jinayah berpotensi 
memperkaya sistem hukum pidana Indonesia dalam menangani kasus percobaan 
pembunuhan oleh pelaku dengan gangguan jiwa secara lebih adil dan humanis. 

Kata kunci: Percobaan Pembunuhan; Gangguan Jiwa; Pertanggungjawaban Pidana; Hukum 
Islam; Fikih Jinayah. 

 
 
Pendahuluan  

Fenomena tindak pidana terhadap nyawa manusia merupakan persoalan 

serius dalam sistem hukum, karena menyentuh aspek paling fundamental dari hak 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
255 

asasi manusia, yaitu hak untuk hidup (Hamdi & Efendi, 2022). Dalam konteks hukum 

pidana, pembunuhan dan percobaan pembunuhan dipandang sebagai kejahatan 

berat yang mengancam ketertiban umum serta rasa keadilan masyarakat (Lubis et al., 

2025). Namun, kompleksitas persoalan hukum semakin meningkat ketika tindak 

pidana tersebut dilakukan oleh pelaku yang memiliki gangguan jiwa. Kondisi 

kejiwaan pelaku menimbulkan problematika tersendiri dalam menentukan kesalahan 

(mens rea), pertanggungjawaban pidana, serta bentuk sanksi yang tepat dan 

berkeadilan (Nurohim et al., 2025). Oleh karena itu, kajian mengenai konstruksi 

hukum percobaan pembunuhan oleh pelaku dengan gangguan jiwa menjadi penting 

untuk dikaji secara mendalam, baik dalam perspektif hukum positif maupun fikih 

jinayah. 

Dalam hukum positif Indonesia, pengaturan mengenai percobaan tindak 

pidana dapat ditemukan dalam Kitab Undang-Undang Hukum Pidana (KUHP), 

khususnya Pasal 53 KUHP yang mengatur tentang unsur-unsur percobaan, yaitu 

adanya niat, permulaan pelaksanaan, serta tidak selesainya tindak pidana tersebut 

bukan semata-mata karena kehendak pelaku. Di sisi lain, pengaturan mengenai 

pelaku dengan gangguan jiwa diatur dalam Pasal 44 KUHP yang menyatakan bahwa 

seseorang yang melakukan perbuatan pidana dalam keadaan cacat jiwa atau 

terganggu jiwanya sehingga tidak mampu mempertanggungjawabkan perbuatannya, 

tidak dapat dipidana. Ketentuan ini menunjukkan bahwa hukum positif mengakui 

pentingnya aspek kejiwaan sebagai faktor penentu pertanggungjawaban pidana. 

Namun, dalam praktik penegakan hukum, penerapan pasal-pasal tersebut sering 

menimbulkan perdebatan, terutama terkait dengan batasan gangguan jiwa, 

pembuktian kondisi kejiwaan pelaku, serta implikasi hukumnya terhadap korban dan 

masyarakat. 

Permasalahan menjadi semakin kompleks ketika perbuatan yang dilakukan 

bukan pembunuhan yang selesai, melainkan masih dalam tahap percobaan. 

Percobaan pembunuhan pada dasarnya telah menunjukkan adanya niat jahat dan 

potensi ancaman serius terhadap nyawa korban, meskipun akibat yang ditimbulkan 

belum mencapai hilangnya nyawa (Laia & Laowo, 2022). Dalam konteks pelaku 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
256 

dengan gangguan jiwa, muncul pertanyaan mendasar mengenai sejauh mana niat dan 

kesadaran pelaku dapat dianggap sebagai dasar pertanggungjawaban pidana. 

Apakah setiap gangguan jiwa secara otomatis menghapuskan kesalahan pidana, 

ataukah terdapat tingkatan gangguan jiwa yang masih memungkinkan pelaku untuk 

dimintai pertanggungjawaban secara hukum? Pertanyaan-pertanyaan ini 

menunjukkan adanya ruang interpretasi yang luas dalam hukum positif, yang 

berpotensi menimbulkan ketidakpastian hukum. 

Di sisi lain, fikih jinayah sebagai bagian dari hukum Islam memiliki 

pendekatan yang khas dalam memandang kejahatan terhadap jiwa dan 

pertanggungjawaban pelaku. Dalam fikih jinayah, pembunuhan dan percobaan 

pembunuhan berkaitan erat dengan konsep jinayah ‘ala al-nafs, yang menempatkan 

perlindungan jiwa sebagai tujuan utama hukum (maqashid al-syari’ah) (Auda, 2008). 

Hukum Islam secara tegas mengatur tentang larangan menghilangkan nyawa tanpa 

hak, serta menetapkan sanksi yang proporsional terhadap pelaku kejahatan tersebut. 

Namun, dalam hal pelaku yang mengalami gangguan jiwa, fikih jinayah juga 

memberikan perhatian khusus melalui konsep ahliyyah (kecakapan hukum) dan 

tamyiz (kemampuan membedakan baik dan buruk). Pelaku yang kehilangan akal 

secara sempurna dipandang tidak memiliki kecakapan hukum, sehingga tidak dapat 

dimintai pertanggungjawaban pidana secara penuh. 

Meskipun demikian, fikih jinayah tidak serta-merta menafikan aspek 

perlindungan terhadap korban dan masyarakat. Dalam berbagai literatur fikih, 

ditemukan pandangan bahwa pelaku dengan gangguan jiwa tetap dapat dikenakan 

bentuk tanggung jawab tertentu, seperti tanggung jawab perdata (diyat) yang 

dibebankan kepada wali atau keluarganya, serta tindakan preventif untuk mencegah 

terulangnya perbuatan serupa. Hal ini menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki 

konstruksi hukum yang komprehensif dan seimbang antara perlindungan hak 

pelaku, hak korban, serta kemaslahatan umum. Dengan demikian, kajian terhadap 

fikih jinayah menjadi relevan untuk memperkaya perspektif hukum positif dalam 

menangani kasus percobaan pembunuhan oleh pelaku dengan gangguan jiwa. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
257 

Perbandingan antara hukum positif dan fikih jinayah dalam konteks ini 

menjadi penting karena keduanya memiliki landasan filosofis dan metodologis yang 

berbeda. Hukum positif cenderung bersifat normatif-positivistik, dengan penekanan 

pada aturan tertulis dan pembuktian formal, sementara fikih jinayah lebih 

menekankan pada nilai-nilai moral, keadilan substantif, serta tujuan syariat. 

Perbedaan pendekatan ini berimplikasi pada konstruksi hukum yang dihasilkan, 

terutama dalam menentukan status hukum pelaku, bentuk pertanggungjawaban, dan 

jenis sanksi atau tindakan yang dikenakan (Efendi, 2023). Oleh karena itu, analisis 

komparatif antara kedua sistem hukum ini diharapkan dapat memberikan gambaran 

yang lebih utuh dan mendalam mengenai penanganan hukum terhadap pelaku 

percobaan pembunuhan dengan gangguan jiwa. 

Selain itu, kajian ini juga relevan dalam konteks Indonesia sebagai negara 

hukum yang mayoritas penduduknya beragama Islam, serta memiliki kekhasan 

dalam penerapan hukum yang tidak sepenuhnya terlepas dari nilai-nilai religius. 

Dalam praktiknya, nilai-nilai hukum Islam sering dijadikan rujukan moral dan etis 

dalam pembentukan maupun penafsiran hukum nasional. Oleh karena itu, mengkaji 

fikih jinayah dalam konteks tindak pidana modern, seperti percobaan pembunuhan 

oleh pelaku dengan gangguan jiwa, menjadi upaya penting untuk menemukan titik 

temu antara hukum positif dan nilai-nilai hukum Islam yang berorientasi pada 

keadilan dan kemanusiaan. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan 

menganalisis konstruksi hukum percobaan pembunuhan oleh pelaku dengan 

gangguan jiwa dalam perspektif hukum positif dan fikih jinayah. Penelitian ini 

diharapkan dapat menjawab persoalan mengenai dasar pertanggungjawaban pidana, 

batasan gangguan jiwa, serta implikasi hukumnya terhadap pelaku dan korban. 

Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam 

pengembangan ilmu hukum pidana, serta kontribusi praktis bagi aparat penegak 

hukum dalam menangani kasus-kasus serupa secara adil, proporsional, dan 

berorientasi pada perlindungan hak asasi manusia. 

 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
258 

Metode Penelitian  

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian hukum normatif (doctrinal 

research) yang menempatkan hukum sebagai norma atau kaidah yang berlaku dalam 

masyarakat. Pendekatan yang digunakan meliputi pendekatan perundang-undangan 

(statute approach), pendekatan konseptual (conceptual approach), dan pendekatan 

komparatif (comparative approach) (Wijaya et al., 2025). Pendekatan perundang-

undangan digunakan untuk mengkaji pengaturan hukum mengenai percobaan 

pembunuhan dan pertanggungjawaban pidana pelaku dengan gangguan jiwa dalam 

hukum positif, khususnya yang terdapat dalam Kitab Undang-Undang Hukum 

Pidana serta peraturan perundang-undangan terkait. Sementara itu, pendekatan 

konseptual digunakan untuk menelaah konsep-konsep hukum yang relevan, seperti 

kesalahan pidana (mens rea), pertanggungjawaban pidana, kemampuan bertanggung 

jawab, serta konsep ahliyyah dan tamyiz dalam fikih jinayah. Adapun pendekatan 

komparatif dilakukan untuk membandingkan konstruksi hukum yang dibangun oleh 

hukum positif dan fikih jinayah dalam menangani kasus percobaan pembunuhan 

oleh pelaku dengan gangguan jiwa. 

Sumber bahan hukum dalam penelitian ini terdiri atas bahan hukum primer, 

sekunder, dan tersier. Bahan hukum primer meliputi peraturan perundang-

undangan, putusan pengadilan yang relevan, serta sumber hukum Islam berupa Al-

Qur’an, Hadis, dan pendapat ulama dalam kitab-kitab fikih jinayah. Bahan hukum 

sekunder mencakup buku teks hukum pidana, jurnal ilmiah, hasil penelitian 

terdahulu, serta literatur yang membahas gangguan jiwa dan pertanggungjawaban 

pidana. Bahan hukum tersier berupa kamus hukum dan ensiklopedia digunakan 

untuk memperjelas istilah-istilah yang digunakan dalam penelitian. Seluruh bahan 

hukum tersebut dianalisis secara kualitatif dengan metode analisis deskriptif-analitis 

dan preskriptif, guna menarik kesimpulan yang sistematis mengenai konstruksi 

hukum percobaan pembunuhan oleh pelaku dengan gangguan jiwa serta 

relevansinya bagi pengembangan hukum pidana yang berkeadilan (Dee et al., 2025). 

 

 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
259 

Pembahasan   

A. Konstruksi Hukum Percobaan Pembunuhan dan Pertanggungjawaban Pidana 

Pelaku dengan Gangguan Jiwa dalam Hukum Positif 

Dalam sistem hukum pidana Indonesia, percobaan pembunuhan merupakan 

perbuatan yang telah memenuhi unsur kesalahan dan membahayakan kepentingan 

hukum yang paling mendasar, yaitu hak untuk hidup, meskipun akibat akhir berupa 

kematian korban belum terjadi. Pengaturan mengenai percobaan tindak pidana secara 

umum diatur dalam Pasal 53 Kitab Undang-Undang Hukum Pidana (KUHP), yang 

menyatakan bahwa percobaan untuk melakukan kejahatan dapat dipidana apabila 

terdapat niat untuk melakukan kejahatan, telah ada permulaan pelaksanaan, dan 

tidak selesainya kejahatan tersebut bukan semata-mata disebabkan oleh kehendak 

pelaku. Ketentuan ini menegaskan bahwa hukum pidana Indonesia tidak hanya 

menilai perbuatan dari akibat yang ditimbulkan, tetapi juga dari sikap batin dan 

tindakan konkret pelaku yang menunjukkan adanya kehendak jahat (mens rea) dan 

perbuatan nyata (actus reus). 

Percobaan pembunuhan dalam konteks hukum positif dipahami sebagai 

tindakan yang telah memasuki tahap pelaksanaan pembunuhan, namun terhenti 

sebelum tujuan akhir tercapai. Unsur niat menjadi aspek fundamental, karena niat 

menunjukkan adanya kehendak sadar untuk menghilangkan nyawa orang lain 

(Pratama et al., 2025). Selanjutnya, unsur permulaan pelaksanaan menandakan bahwa 

pelaku telah melakukan tindakan yang secara langsung mengarah pada terwujudnya 

tindak pidana, bukan sekadar persiapan. Adapun unsur tidak selesainya perbuatan 

bukan karena kehendak pelaku menunjukkan bahwa kegagalan terjadinya 

pembunuhan disebabkan oleh faktor eksternal, seperti adanya perlawanan korban, 

intervensi pihak ketiga, atau sebab lain di luar kontrol pelaku. Dengan terpenuhinya 

ketiga unsur tersebut, hukum positif menganggap perbuatan pelaku telah cukup 

membahayakan sehingga layak dikenai sanksi pidana. 

Namun, konstruksi hukum percobaan pembunuhan menjadi lebih kompleks 

ketika pelaku memiliki gangguan jiwa. Dalam hal ini, hukum pidana Indonesia 

mengatur secara khusus mengenai kemampuan bertanggung jawab pelaku tindak 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
260 

pidana melalui Pasal 44 KUHP. Pasal tersebut menyatakan bahwa seseorang yang 

melakukan perbuatan pidana dalam keadaan cacat jiwa atau terganggu jiwanya 

sehingga tidak mampu mempertanggungjawabkan perbuatannya, tidak dapat 

dipidana. Ketentuan ini menunjukkan bahwa pertanggungjawaban pidana tidak 

semata-mata didasarkan pada terpenuhinya unsur perbuatan pidana, tetapi juga 

pada kondisi kejiwaan pelaku pada saat perbuatan dilakukan. 

Konsep kemampuan bertanggung jawab dalam hukum positif berkaitan erat 

dengan kemampuan seseorang untuk memahami makna perbuatannya serta 

mengendalikan kehendaknya sesuai dengan norma hukum. Pelaku yang mengalami 

gangguan jiwa berat, seperti psikosis akut atau gangguan mental kronis yang 

menghilangkan kesadaran dan kontrol diri, dianggap tidak memiliki kapasitas mental 

yang memadai untuk dimintai pertanggungjawaban pidana. Oleh karena itu, 

meskipun secara objektif perbuatannya memenuhi unsur percobaan pembunuhan, 

secara subjektif pelaku tidak dapat dipersalahkan karena tidak adanya kesadaran 

hukum yang utuh. Dalam konteks ini, asas geen straf zonder schuld (tiada pidana tanpa 

kesalahan) menjadi prinsip fundamental yang dijunjung tinggi oleh hukum pidana 

Indonesia. 

Meskipun demikian, penerapan Pasal 44 KUHP dalam praktik tidak selalu 

sederhana. Penentuan apakah seseorang benar-benar mengalami gangguan jiwa yang 

menghapuskan kemampuan bertanggung jawab memerlukan pembuktian yang 

cermat, biasanya melalui keterangan ahli psikiatri forensik. Hakim memiliki 

kewenangan untuk menilai sejauh mana gangguan jiwa tersebut mempengaruhi 

kemampuan pelaku dalam memahami dan mengendalikan perbuatannya. Dengan 

demikian, tidak semua pelaku yang memiliki gangguan kejiwaan secara otomatis 

dibebaskan dari pertanggungjawaban pidana, terutama jika gangguan tersebut 

bersifat ringan atau masih memungkinkan pelaku untuk memahami akibat 

perbuatannya. 

Dalam kasus percobaan pembunuhan oleh pelaku dengan gangguan jiwa, 

hukum positif membangun konstruksi hukum yang menempatkan aspek 

perlindungan masyarakat dan keadilan secara seimbang. Apabila pelaku dinyatakan 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
261 

tidak mampu bertanggung jawab secara pidana, maka hakim dapat menjatuhkan 

tindakan berupa perawatan di rumah sakit jiwa sebagai pengganti pidana. Tindakan 

ini bertujuan untuk melindungi masyarakat dari potensi bahaya yang ditimbulkan 

oleh pelaku, sekaligus memberikan perawatan yang sesuai dengan kondisi 

kejiwaannya. Dengan demikian, meskipun pelaku tidak dijatuhi pidana penjara, 

negara tetap hadir untuk memastikan adanya mekanisme pengendalian dan 

rehabilitasi. 

Di sisi lain, konstruksi hukum ini juga menimbulkan persoalan terkait 

perlindungan hak korban. Dalam kasus percobaan pembunuhan, korban sering kali 

mengalami luka fisik, trauma psikologis, dan kerugian lainnya, meskipun nyawanya 

tidak hilang. Ketika pelaku dinyatakan tidak dapat dipidana karena gangguan jiwa, 

muncul pertanyaan mengenai keadilan bagi korban. Hukum positif cenderung lebih 

fokus pada aspek pidana pelaku, sementara mekanisme pemulihan hak korban masih 

belum diatur secara komprehensif. Hal ini menunjukkan adanya celah dalam sistem 

hukum pidana yang perlu mendapat perhatian, terutama dalam konteks kejahatan 

serius seperti percobaan pembunuhan. 

Dengan demikian, konstruksi hukum percobaan pembunuhan oleh pelaku 

dengan gangguan jiwa dalam hukum positif menunjukkan adanya upaya untuk 

menyeimbangkan prinsip keadilan, kemanusiaan, dan perlindungan masyarakat. 

Hukum pidana tidak semata-mata bersifat represif, tetapi juga mempertimbangkan 

kondisi individual pelaku sebagai bagian dari pertimbangan hukum. Namun, di sisi 

lain, pendekatan ini juga menuntut adanya penguatan mekanisme perlindungan 

korban dan kepastian hukum agar keadilan tidak hanya dirasakan oleh pelaku, tetapi 

juga oleh korban dan masyarakat secara luas. Oleh karena itu, analisis terhadap 

konstruksi hukum ini menjadi penting sebagai dasar untuk mengevaluasi efektivitas 

dan keadilan hukum pidana Indonesia dalam menangani kasus percobaan 

pembunuhan yang melibatkan pelaku dengan gangguan jiwa. 

 

 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
262 

B. Konsep Percobaan Pembunuhan dan Kecakapan Hukum Pelaku dengan 

Gangguan Jiwa dalam Perspektif Hukum Islam 

Dalam perspektif hukum Islam, tindak pidana terhadap jiwa manusia 

menempati posisi yang sangat serius karena berkaitan langsung dengan salah satu 

tujuan utama syariat Islam, yaitu perlindungan jiwa (hifz al-nafs). Konsep ini terwujud 

dalam kajian fikih jinayah yang mengatur berbagai bentuk kejahatan terhadap jiwa, 

termasuk pembunuhan dan perbuatan yang mengarah pada hilangnya nyawa 

(Muslich, 2004). Meskipun fikih jinayah lebih banyak membahas pembunuhan yang 

telah sempurna, prinsip-prinsip hukum Islam juga dapat digunakan untuk menilai 

perbuatan percobaan pembunuhan sebagai tindakan yang telah mengandung unsur 

pelanggaran serius terhadap hak hidup seseorang (Santoso, 2003). Oleh karena itu, 

percobaan pembunuhan dipandang sebagai perbuatan tercela yang bertentangan 

dengan nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan dalam Islam. 

Larangan menghilangkan nyawa manusia tanpa hak secara tegas ditegaskan 

dalam Al-Qur’an, antara lain dalam Surah al-Isra’ ayat 33 yang melarang 

pembunuhan terhadap jiwa yang diharamkan Allah, serta Surah al-Ma’idah ayat 32 

yang menegaskan bahwa membunuh satu jiwa seolah-olah membunuh seluruh 

manusia. Hadis Nabi Muhammad saw. juga menegaskan kesucian darah manusia 

dan beratnya dosa pembunuhan. Landasan normatif ini menunjukkan bahwa Islam 

memberikan perlindungan maksimal terhadap jiwa manusia, bahkan sejak tahap niat 

dan perbuatan yang mengarah pada pembunuhan (Djazuli, 2000). Dengan demikian, 

meskipun belum terjadi kematian, perbuatan yang menunjukkan upaya untuk 

menghilangkan nyawa orang lain tetap dipandang sebagai jinayah yang bertentangan 

dengan prinsip syariat. 

Dalam fikih jinayah, pengaturan sanksi pidana terhadap kejahatan terhadap 

jiwa umumnya diklasifikasikan ke dalam kategori qisas, diyat, dan ta’zir. Qisas 

diterapkan terhadap pembunuhan sengaja yang telah sempurna, sementara diyat 

dikenakan dalam kondisi tertentu sebagai bentuk ganti rugi kepada korban atau 

keluarganya (Wahyuni, 2018). Adapun perbuatan yang belum mencapai tahap 

pembunuhan sempurna, seperti percobaan pembunuhan, tidak secara eksplisit diatur 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
263 

dalam bentuk sanksi qisas, tetapi dapat dikenakan sanksi ta’zir. Sanksi ta’zir 

merupakan bentuk hukuman yang ditentukan oleh penguasa atau hakim 

berdasarkan tingkat bahaya perbuatan dan kemaslahatan yang ingin dicapai. Hal ini 

menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam merespons berbagai bentuk kejahatan 

yang berkembang dalam masyarakat. 

Persoalan menjadi lebih kompleks ketika pelaku percobaan pembunuhan 

adalah seseorang yang mengalami gangguan jiwa. Dalam hukum Islam, 

pertanggungjawaban pidana sangat bergantung pada konsep kecakapan hukum 

(ahliyyah), yaitu kemampuan seseorang untuk memahami dan memikul konsekuensi 

hukum atas perbuatannya (Yusuf, 2009). Ahliyyah erat kaitannya dengan keberadaan 

akal sebagai syarat utama pertanggungjawaban. Seseorang yang kehilangan akalnya 

secara total, seperti orang gila (majnun), dipandang tidak memiliki kecakapan hukum 

dan tidak dapat dimintai pertanggungjawaban pidana. Prinsip ini didasarkan pada 

hadis yang menyatakan bahwa pena hukum diangkat dari tiga golongan, salah 

satunya adalah orang gila hingga ia sembuh. 

Selain ahliyyah, konsep tamyiz juga menjadi faktor penting dalam menentukan 

pertanggungjawaban pelaku. Tamyiz merujuk pada kemampuan seseorang untuk 

membedakan antara perbuatan yang baik dan buruk serta memahami akibat dari 

tindakannya (Dahlan, 1996). Pelaku yang mengalami gangguan jiwa tidak selalu 

kehilangan tamyiz secara total. Dalam kondisi tertentu, seseorang masih memiliki 

kesadaran parsial dan mampu memahami perbuatannya, meskipun mengalami 

gangguan kejiwaan. Dalam kasus seperti ini, para ulama berbeda pendapat mengenai 

tingkat pertanggungjawaban yang dapat dikenakan, tergantung pada sejauh mana 

gangguan tersebut mempengaruhi akal dan kehendak pelaku (Sari, 2023). 

Meskipun pelaku dengan gangguan jiwa tidak dikenakan sanksi pidana hudud 

atau qisas, fikih jinayah tetap memberikan perhatian terhadap hak korban dan 

kemaslahatan masyarakat. Salah satu bentuk tanggung jawab alternatif yang dikenal 

dalam hukum Islam adalah diyat, yang dapat dibebankan kepada wali atau keluarga 

pelaku. Diyat berfungsi sebagai bentuk kompensasi atas kerugian yang dialami 

korban, sekaligus sebagai mekanisme keadilan restoratif yang menyeimbangkan 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
264 

kepentingan pelaku dan korban (Yusuf, 2009). Selain itu, penguasa atau hakim juga 

dapat menetapkan langkah-langkah preventif, seperti pengawasan atau perawatan 

pelaku, untuk mencegah terulangnya perbuatan serupa di masa depan. 

Peran wali atau keluarga pelaku dalam konteks ini menjadi sangat penting, 

tidak hanya dalam aspek tanggung jawab material, tetapi juga dalam memastikan 

perawatan dan pengendalian perilaku pelaku dengan gangguan jiwa (Azrania & 

Hasuri, 2024). Pendekatan ini mencerminkan orientasi hukum Islam yang tidak 

semata-mata bersifat represif, tetapi juga edukatif dan preventif. Dengan melibatkan 

keluarga dan komunitas, hukum Islam berupaya menciptakan keseimbangan antara 

perlindungan terhadap korban, rehabilitasi pelaku, dan ketertiban sosial. 

Dengan demikian, konsep percobaan pembunuhan dan kecakapan hukum 

pelaku dengan gangguan jiwa dalam perspektif fikih jinayah menunjukkan adanya 

pendekatan hukum yang komprehensif dan berorientasi pada kemaslahatan. Hukum 

Islam menegaskan larangan keras terhadap segala bentuk kejahatan terhadap jiwa, 

sekaligus memberikan perlindungan terhadap pelaku yang tidak memiliki kecakapan 

hukum. Melalui mekanisme sanksi ta’zir, diyat, dan peran wali, fikih jinayah 

menawarkan konstruksi hukum yang fleksibel dan humanis dalam menangani kasus 

percobaan pembunuhan oleh pelaku dengan gangguan jiwa, sehingga keadilan dapat 

diwujudkan secara substantif bagi seluruh pihak yang terlibat. 

 

C. Analisis Komparatif Konstruksi Hukum Percobaan Pembunuhan oleh Pelaku 

dengan Gangguan Jiwa dalam Hukum Positif dan Hukum Islam 

Analisis komparatif antara hukum positif dan hukum Islam dalam menangani 

percobaan pembunuhan oleh pelaku dengan gangguan jiwa menunjukkan adanya 

persamaan dan perbedaan yang signifikan dalam konstruksi hukum yang dibangun 

oleh kedua sistem tersebut. Perbandingan ini menjadi penting karena masing-masing 

sistem hukum memiliki landasan filosofis, metodologis, dan tujuan yang berbeda, 

namun sama-sama berorientasi pada perlindungan jiwa manusia dan penegakan 

keadilan. Dengan membandingkan kedua perspektif ini, dapat dipahami bagaimana 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
265 

konsep pertanggungjawaban pidana, kriteria gangguan jiwa, serta bentuk sanksi atau 

tindakan hukum dirumuskan dan diterapkan. 

Dari aspek dasar pertanggungjawaban pidana, hukum positif dan hukum 

Islam memiliki titik temu yang cukup kuat, yakni sama-sama mensyaratkan adanya 

kemampuan akal dan kesadaran sebagai dasar untuk membebankan tanggung jawab 

hukum. Dalam hukum positif, prinsip geen straf zonder schuld menegaskan bahwa 

seseorang tidak dapat dipidana tanpa adanya kesalahan yang dapat 

dipertanggungjawabkan. Prinsip ini diwujudkan melalui ketentuan Pasal 44 KUHP 

yang membebaskan pelaku dari pidana apabila ia tidak mampu 

mempertanggungjawabkan perbuatannya karena gangguan jiwa. Sementara itu, 

dalam hukum Islam, pertanggungjawaban pidana didasarkan pada konsep ahliyyah 

dan tamyiz, yang menempatkan akal sebagai syarat utama seseorang dapat dikenai 

sanksi pidana. Pelaku yang kehilangan akalnya secara total dipandang tidak memiliki 

kecakapan hukum dan tidak dapat dimintai pertanggungjawaban pidana. 

Meskipun memiliki kesamaan dalam prinsip dasar, kedua sistem hukum ini 

berbeda dalam merumuskan kriteria gangguan jiwa yang menghapuskan 

pertanggungjawaban pidana. Hukum positif cenderung menggunakan pendekatan 

medis-psikiatris, dengan mengandalkan penilaian ahli kejiwaan untuk menentukan 

apakah pelaku mampu memahami dan mengendalikan perbuatannya pada saat 

tindak pidana dilakukan. Penilaian ini bersifat teknis dan ilmiah, serta menjadi alat 

bantu bagi hakim dalam mengambil keputusan. Sebaliknya, hukum Islam lebih 

menekankan pada kondisi hilangnya akal secara substansial, tanpa merinci klasifikasi 

gangguan jiwa secara medis. Penilaian dalam hukum Islam bersifat normatif dan 

kontekstual, dengan melihat sejauh mana akal pelaku berfungsi dalam membedakan 

baik dan buruk serta memahami akibat perbuatannya. 

Perbedaan lainnya tampak dalam bentuk sanksi atau tindakan hukum yang 

dikenakan terhadap pelaku percobaan pembunuhan dengan gangguan jiwa. Dalam 

hukum positif, apabila pelaku dinyatakan tidak mampu bertanggung jawab secara 

pidana, maka pidana penjara tidak dapat dijatuhkan, dan sebagai gantinya dapat 

dikenakan tindakan berupa perawatan di rumah sakit jiwa. Pendekatan ini 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
266 

berorientasi pada rehabilitasi pelaku dan perlindungan masyarakat dari potensi 

bahaya. Namun, sistem hukum positif relatif terbatas dalam mengatur mekanisme 

pemulihan bagi korban, terutama ketika pelaku dibebaskan dari pidana karena alasan 

gangguan jiwa. 

Sebaliknya, hukum Islam menawarkan pendekatan yang lebih komprehensif 

dalam menyeimbangkan kepentingan pelaku dan korban. Meskipun pelaku dengan 

gangguan jiwa tidak dikenakan sanksi hudud atau qisas, fikih jinayah tetap membuka 

ruang bagi penerapan sanksi ta’zir dan kewajiban diyat sebagai bentuk tanggung 

jawab alternatif. Diyat berfungsi sebagai kompensasi bagi korban atau keluarganya, 

sementara ta’zir memberikan kewenangan kepada penguasa untuk menetapkan 

langkah-langkah preventif dan korektif sesuai dengan kemaslahatan. Dengan 

demikian, hukum Islam tidak hanya berfokus pada pelaku, tetapi juga memberikan 

perhatian yang lebih besar terhadap pemulihan hak korban. 

Dalam konteks relevansi dan kemungkinan integrasi nilai-nilai fikih jinayah ke 

dalam sistem hukum positif Indonesia, terdapat sejumlah peluang yang patut 

dipertimbangkan. Sebagai negara dengan mayoritas penduduk Muslim, nilai-nilai 

hukum Islam sering kali menjadi rujukan moral dalam pembentukan dan penafsiran 

hukum nasional. Integrasi nilai fikih jinayah tidak harus dilakukan secara formal 

dalam bentuk penerapan hukum Islam secara keseluruhan, tetapi dapat diwujudkan 

melalui penguatan prinsip-prinsip keadilan substantif, restoratif, dan kemanusiaan 

dalam hukum pidana nasional. Misalnya, konsep diyat dapat menginspirasi 

pengembangan mekanisme restitusi atau kompensasi bagi korban tindak pidana, 

termasuk dalam kasus percobaan pembunuhan oleh pelaku dengan gangguan jiwa. 

Selain itu, pendekatan hukum Islam yang menekankan peran keluarga dan 

komunitas dalam menangani pelaku dengan gangguan jiwa juga relevan untuk 

diadaptasi dalam sistem hukum positif. Keterlibatan keluarga dalam proses 

perawatan dan pengawasan pelaku dapat memperkuat efektivitas tindakan 

rehabilitasi dan mencegah terulangnya tindak pidana. Pendekatan ini sejalan dengan 

prinsip keadilan restoratif yang mulai berkembang dalam hukum pidana modern, 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
267 

yang menekankan pemulihan hubungan sosial dan keseimbangan kepentingan para 

pihak. 

Dengan demikian, analisis komparatif ini menunjukkan bahwa hukum positif 

dan hukum Islam memiliki potensi saling melengkapi dalam membangun konstruksi 

hukum yang adil dan humanis terhadap pelaku percobaan pembunuhan dengan 

gangguan jiwa. Hukum positif unggul dalam aspek kepastian hukum dan 

pendekatan ilmiah, sementara hukum Islam menawarkan nilai-nilai moral dan 

mekanisme keadilan restoratif yang lebih kuat. Integrasi nilai-nilai tersebut 

diharapkan dapat memperkaya sistem hukum pidana Indonesia, sehingga mampu 

mewujudkan keadilan substantif, perlindungan hak asasi manusia, serta 

keseimbangan antara kepentingan pelaku, korban, dan masyarakat secara 

berkelanjutan. 

 

Kesimpulan 

Kesimpulan penelitian ini menunjukkan bahwa konstruksi hukum percobaan 

pembunuhan oleh pelaku dengan gangguan jiwa dalam hukum positif dan hukum 

Islam sama-sama menempatkan akal dan kesadaran sebagai dasar utama 

pertanggungjawaban pidana, namun dibangun melalui pendekatan yang berbeda. 

Hukum positif menekankan pembuktian medis-psikiatris untuk menentukan 

kemampuan bertanggung jawab pelaku, sehingga pelaku yang tidak mampu 

mempertanggungjawabkan perbuatannya dibebaskan dari pidana dan dikenai 

tindakan perawatan, meskipun pendekatan ini masih menyisakan persoalan terkait 

perlindungan dan pemulihan hak korban. Sementara itu, hukum Islam melalui fikih 

jinayah menggunakan konsep ahliyyah dan tamyiz dalam menentukan 

pertanggungjawaban, serta menawarkan mekanisme tanggung jawab alternatif 

seperti ta’zir dan diyat yang lebih berorientasi pada kemaslahatan dan keseimbangan 

antara kepentingan pelaku, korban, dan masyarakat. Dengan demikian, penelitian ini 

menyimpulkan bahwa integrasi nilai-nilai keadilan substantif dan restoratif dari fikih 

jinayah ke dalam sistem hukum positif Indonesia berpotensi memperkuat 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
268 

penanganan kasus percobaan pembunuhan oleh pelaku dengan gangguan jiwa secara 

lebih adil, humanis, dan berorientasi pada perlindungan hak asasi manusia. 

 

Daftar Pustaka 

Auda, J. (2008). Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. IIIT. 

Azrania, K. D., & Hasuri, H. (2024). Peran Keluarga dalam Pencegahan Perilaku 
Kriminal pada Anak Kajian Kriminologi. As-Syar’i: Jurnal Bimbingan & 
Konseling Keluarga, 6(3), 1637–1646. https://doi.org/10.47467/as.v6i3.7153 

Dahlan, A. A. (1996). Ensiklopedi Hukum Islam. PT. Ichtiar Baru Van Hoeve. 

Dee, M. La, Efendi, S., Harahap, E. H., & Amrullah, M. S. (2025). Dinamika Hukum 
Pidana Dalam Konteks Keadilan. PT. Media Penerbit Indonesia. 

Djazuli, A. (2000). Fiqh Jinayah, Penanggulangan Kejahatan Dalam Islam. Grafindo 
Persada. 

Efendi, S. (2023). Analisis Sanksi Pidana dalam Hukum Islam Pendekatan Teoritis dan 
Pustaka. MAQASIDI: Jurnal Syariah Dan Hukum, 3(2), 151–162. 
https://doi.org/10.47498/maqasidi.v3i2.3524 

Hamdi, S., & Efendi, S. (2022). Konsep Keadilan Delik Pembunuhan Dalam Hukum 
Positif Indonesia dan Hukum Islam. Maqasidi: Jurnal Syariah Dan Hukum, 2(2), 
144–159. https://doi.org/10.47498/maqasidi.vi.1558 

Laia, F., & Laowo, Y. S. (2022). Pembuktian Tindak Pidana Percobaan Pembunuhan. 
Jurnal Panah Keadilan, 1(2), 79–98. https://doi.org/10.57094/jpk.v1i2.455 

Lubis, J., Hidayat, E. F., Efendi, S., Rasiwan, H. I., Ishaq, F. M., Trisista, R. G. M., 
Minabari, A., Kartono, F., Nggeboe, & Wibowo, D. E. (2025). Pengantar Hukum 
Pidana. Adikara Cipta Aksa. 

Muslich, A. W. (2004). Pengantar dan Asas Hukum Pidana Islam Fikih Jinayah. Sinar 
Grafika. 

Nurohim, M., Nurmala, L. D., Wijaya, S. A., & Efendi, S. (2025). Hukum Pidana Asas, 
Teori dan Praktik. PT Media Penerbit Indonesia. 

Pratama, D. W., Wafa, H. I., Efendi, S., Arzaqi, N., Rasiwan, I., Ginting, N. M., 
Ramiyanto, Aziz, I. R., & Putriyana, A. (2025). Kriminologi (Suatu Pengantar). 
Adikara Cipta Aksa. 

Santoso, T. (2003). Membumikan Hukum Pidana Islam. Gema Insani. 

Sari, S. (2023). Pengantar Memahami Hukum Pidana Islam). PT. Sonpedia Publishing 
Indonesia. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.6257 

 

 
269 

Wahyuni, F. (2018). Hukum Pidana Islam (Aktualisasi Nilai-Nilai Hukum Pidana 
Islam Dalam Pembaharuan Hukum Pidana Indonesia). In PT Nusantara 
Persada Utama (Issue februari). 

Wijaya, M., Pratomo, B., Citta, A. B., & Efendi, S. (2025). Metodologi Penelitian: 
Kombinasi Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan Mixed Methods. PT. Media 
Penerbit Indonesia. 

Yusuf, I. (2009). Fiqh Jinayah Hukum Pidana Islam. Rafah Press. 

 


