Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943

Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik

P-ISSN: 2961-9238 / E-ISSN: 2961-8983
Volume 4, Nomor 2, Desember 2025
https:/ /ejournal.staindirundeng.ac.id /index.php/ constituo

Moderasi Beragama Sebagai Politik Hukum Islam Di Indonesia:
Kajian Filosofis Dan Yuridis Terhadap Program Pemerintah

Bukharil, Anwar 2 Azwir3
HAIN Lhokseumawe, 2STAIN Teungku Dirundeng Meulaboh, 3IAIN Langsa
Email: bukhari@iainlhokseumawe.ac.id!, anwarpante@gmail.com?,
azwir@iainlangsa.ac.id?

Abstrak

This article explores religious moderation as a form of Islamic legal politics in Indonesia from both
philosophical and juridical perspectives. Using a qualitative normative approach, the study analyzes
how the concept of maqasid al-syari‘ah (the higher objectives of Islamic law) and siyasah syar‘iyyah
(Islamic public policy) are reflected in the government’s policy on religious moderation initiated by the
Ministry of Religious Affairs since 2019. The research argues that religious moderation represents not
only a sociocultural strategy but also a legal-political manifestation of Islamic values aimed at ensuring
justice, balance, and public welfare within Indonesia’s pluralistic society. Through an interpretative
analysis of relevant literature, laws, and state policies, this study finds that the principle of moderation
aligns harmoniously with the Pancasila-based constitutional framework and strengthens the position
of Islamic law as an ethical foundation for national legal development. In conclusion, religious
moderation serves as an adaptive expression of maqasid al-syari’ah in Indonesia’s democratic context,
promoting peaceful coexistence, legal pluralism, and the realization of collective welfare (maslahah
‘ammah) as envisioned in Islamic jurisprudence.

Keywords: Religious Moderation, Islamic Law, Magqasid Al-Syari’ah, Siyasah Syar‘lyyah.

Pendahuluan

Isu moderasi beragama di Indonesia menjadi salah satu agenda strategis
pemerintah dalam menghadapi tantangan pluralitas agama dan meningkatnya gejala
intoleransi sosial. Kementerian Agama Republik Indonesia sejak tahun 2019 telah
mencanangkan moderasi beragama sebagai program prioritas nasional melalui
Rencana Pembangunan Jangka Menengah Nasional (RPJMN) 2020-2024, dengan

tujuan menumbuhkan cara pandang, sikap, dan praktik beragama yang seimbang

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 270



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943

antara komitmen terhadap ajaran agama dan penghormatan terhadap kebinekaan
(Kemenag Rl, Moderasi Beragama, 2019). Konsep moderasi ini bukanlah bentuk
sekularisasi agama, melainkan strategi kebijakan publik yang berlandaskan pada
nilai-nilai keagamaan yang inklusif dan toleran.

Dalam konteks akademik, Azyumardi Azra (2019) menjelaskan bahwa
moderasi beragama sejatinya merupakan penerjemahan dari konsep al-wasathiyyah al-
Islamiyyah (Islam jalan tengah), yaitu pandangan keagamaan yang menolak segala
bentuk ekstremisme, baik dalam keyakinan maupun tindakan. Islam wasathiyah
menempatkan umat Islam pada posisi yang seimbang, adil, dan berorientasi pada
kemaslahatan bersama (Azra, 2019, dalam buku Moderasi Beragama). Pandangan ini
sejalan dengan sabda Nabi Muhammad SAW yang menyebutkan: “Khairul umuri
awsathuha” (sebaik-baik perkara adalah yang pertengahan) (HR. al-Baihagqi).

Dari perspektif politik hukum Islam, moderasi beragama memiliki posisi
strategis karena menyangkut relasi antara agama dan negara. Politik hukum Islam
adalah proses penetapan hukum yang memperhatikan aspek kemaslahatan umat
melalui kebijakan publik yang berlandaskan nilai-nilai syariat. Mahfud MD (2009)
menyebut politik hukum sebagai “arah kebijakan hukum negara untuk mencapai
tujuan tertentu dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara” (Mahfud
MD, Politik Hukum di Indonesia, 2009). Dalam konteks ini, politik hukum Islam di
Indonesia tidak hanya menekankan aspek normatif hukum Islam, tetapi juga
bagaimana nilai-nilai keislaman tersebut dapat diimplementasikan dalam sistem
hukum nasional yang pluralistik.

Sementara itu, Al-Yubi (1998) dalam karyanya Magasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah
wa ‘Alaqatuha bi al-Adillah al-Syar‘iyyah menegaskan bahwa setiap kebijakan dalam
Islam harus berpijak pada prinsip maqasid, yaitu perlindungan terhadap lima pokok
utama (al-kulliyat al-khamsah): agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-"aql),
keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Konsep inilah yang menjadi dasar
bagi moderasi beragama karena moderasi berfungsi menjaga keberlangsungan nilai-

nilai keagamaan tanpa menimbulkan konflik sosial yang merusak maqasid itu sendiri.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 271



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943

Lebih lanjut, Jasser Auda (2008) memperluas pendekatan maqasid dalam
konteks modern dengan menekankan bahwa hukum Islam harus berfungsi sebagai
sistem nilai yang dinamis, adaptif, dan mampu merespons realitas sosial-politik
kontemporer (Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law). Dalam kerangka
itu, kebijakan moderasi beragama dapat dibaca sebagai bentuk ijtihad siyasah
syar‘iyyah — yaitu kebijakan politik yang diarahkan untuk kemaslahatan publik
berdasarkan prinsip-prinsip syariah. Hal ini sejalan dengan pandangan Imam al-
Ghazali (1993) dalam al-Mustashfa min ‘llm al-Usul yang menyatakan bahwa hukum
ditetapkan untuk memelihara kemaslahatan manusia; apabila suatu hukum
kehilangan unsur kemaslahatan, maka ia keluar dari tujuan syariat.

Dalam konteks negara bangsa seperti Indonesia, penerapan prinsip-prinsip
magqasid dalam kebijakan moderasi beragama juga memperlihatkan harmoni antara
ajaran Islam dan ideologi Pancasila. Nilai keadilan (al-‘adl), keseimbangan (tawazun),
dan kemanusiaan (insaniyyah) yang terkandung dalam magqasid selaras dengan sila-
sila Pancasila, terutama sila kedua dan kelima. M. Quraish Shihab (2019) bahkan
menegaskan bahwa moderasi beragama bukan berarti mengurangi semangat
keberagamaan, melainkan menempatkan agama pada fungsi aslinya, yakni sebagai
sumber kedamaian, keadilan, dan kemaslahatan sosial (Shihab, Wasathiyyah: Wawasan
Islam tentang Moderasi Beragama, 2019).

Secara filosofis, moderasi beragama dalam politik hukum Islam dapat
dimaknai sebagai strategi legal-policy yang berfungsi menjaga keseimbangan antara
hak kebebasan beragama (freedom of religion) dan kewajiban menjaga ketertiban
umum (public order). Dalam kerangka hukum nasional, hal ini termaktub dalam
Pasal 28E dan 29 UUD 1945 yang menjamin kebebasan beragama, namun tetap
menegaskan bahwa pelaksanaan kebebasan tersebut harus mempertimbangkan
tanggung jawab sosial dan moral. Jimly Asshiddigie (2010) menilai bahwa dalam
konteks Indonesia, moderasi beragama adalah manifestasi dari “konstitusionalisme
religius”, yaitu model negara yang menjamin kebebasan beragama namun tidak

bersifat sekuler total (Asshiddigie, Konstitusi dan Konstitusionalisme Indonesia, 2010).

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 272



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943

Dengan demikian, moderasi beragama dalam perspektif politik hukum Islam
bukanlah sekadar kebijakan sosial, melainkan instrumen politik hukum yang berakar
pada maqasid syariah, dan bertujuan menghadirkan keadilan serta kemaslahatan
sosial. Ia menjadi jembatan antara nilai-nilai ilahiah dan hukum positif negara dalam
rangka membangun sistem hukum yang inklusif dan humanis.

Berdasarkan uraian tersebut, maka rumusan masalah dalam penelitian ini
adalah sebagai berikut:

1. Bagaimana posisi moderasi beragama dalam perspektif politik hukum Islam di

Indonesia?

2. Bagaimana hubungan antara prinsip maqasid syariah dan kebijakan
pemerintah tentang moderasi beragama?

3. Apa implikasi yuridis dan filosofis dari moderasi beragama terhadap
pembangunan hukum Islam yang kontekstual di Indonesia?

Kajian ini penting karena selama ini diskursus moderasi beragama sering
dipersempit dalam tataran sosial dan pendidikan, padahal secara substansial
memiliki dimensi hukum, politik, dan syariat yang sangat strategis dalam perumusan
kebijakan publik di negara demokrasi religius seperti Indonesia. Melalui pendekatan
politik hukum Islam berbasis maqasid syariah, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi teoretis dan praktis dalam pengembangan hukum Islam yang

moderat, kontekstual, dan berkeadaban.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode yuridis-
normatif dan filosofis. Pendekatan yuridis-normatif digunakan untuk menelaah
regulasi dan kebijakan pemerintah yang berkaitan dengan moderasi beragama,
seperti RPJMN 2020-2024, Peraturan Menteri Agama No. 18 Tahun 2019, serta
kebijakan Kementerian Agama terkait penguatan karakter bangsa berbasis nilai
keagamaan.

Sedangkan pendekatan filosofis digunakan untuk mengkaji gagasan moderasi

beragama melalui perspektif maqasid syariah dan siyasah syar’iyyah (politik hukum

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 273



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943

Islam), guna menemukan makna substantif dari konsep tersebut dalam konteks
pembangunan hukum nasional.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui kajian literatur (library research),
yaitu dengan menganalisis buku-buku, artikel ilmiah, peraturan perundang-
undangan, serta fatwa keagamaan yang relevan. Data yang diperoleh kemudian
dianalisis secara deskriptif-analitis untuk menafsirkan nilai-nilai normatif Islam

terhadap kebijakan negara (Wijaya et al., 2025)

Pembahasan
A. Moderasi Beragama dan Arah Politik Hukum Nasional

Kebijakan moderasi beragama merupakan bagian penting dari arah politik
hukum nasional Indonesia pascareformasi, terutama dalam upaya menyeimbangkan
antara kebebasan beragama dan ketertiban sosial. Dalam RPJMN 2020-2024,
pemerintah menegaskan bahwa moderasi beragama termasuk program prioritas
nasional untuk memperkuat kohesi sosial dan ketahanan bangsa terhadap
disintegrasi akibat ekstremisme dan intoleransi (Bappenas, RPJMN 2020-2024, Buku
IT, 2020: 12-15).

Menurut Mahfud MD, politik hukum adalah “kebijakan dasar penyelenggara
negara dalam bidang hukum, yang bersumber pada nilai-nilai yang hidup di masyarakat serta
berorientasi pada cita-cita hukum yang hendak diwujudkan” (Mahfud MD, Politik Hukum
di Indonesia, 2017: 15). Dengan demikian, kebijakan moderasi beragama tidak berdiri
sendiri, melainkan merupakan bentuk politik hukum Islam yang berfungsi sebagai
instrumen pembentukan hukum berkeadaban dan berketuhanan.

Konsep ini juga memperkuat ide bahwa hukum di Indonesia memiliki karakter
religius dan moralistik. Hal ini sejalan dengan Pasal 29 ayat (1) UUD 1945 yang
menegaskan bahwa “Negara berdasar atas Ketuhanan Yang Maha Esa”. Prinsip ini
mengandung makna bahwa hukum nasional tidak boleh bertentangan dengan nilai-
nilai religius yang hidup di masyarakat. Oleh karena itu, moderasi beragama
merupakan politik hukum Islam yang berupaya menghadirkan nilai maqasid syariah

dalam ruang kebijakan negara.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 274



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943

Sebagaimana ditegaskan oleh Kementerian Agama, “moderasi beragama adalah
cara pandang, sikap, dan praktik beragama yang berimbang antara pengamalan agama sendiri
dan penghormatan terhadap praktik agama orang lain” (Kemenag, Buku Moderasi Beragama,
2019: 5). Definisi ini menegaskan keseimbangan antara nilai teologis dan tanggung

jawab sosial — sebuah keseimbangan yang juga menjadi inti ajaran wasathiyah Islam.

B. Moderasi Beragama dalam Bingkai Maqasid Syariah

Secara konseptual, maqasid syariah menekankan bahwa hukum Islam
diturunkan bukan sekadar untuk mengatur ritual, tetapi untuk menjamin
kemaslahatan manusia secara holistik (jalb al-masalih wa dar’ al-mafasid). Imam Al-
Ghazali menyebut lima tujuan pokok syariah (al-kulliyyat al-khams): menjaga agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta (Al-Ghazali, al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul, 1993: 286).

Jika dikaitkan dengan kebijakan moderasi beragama, seluruh maqasid tersebut
mendapat relevansinya:

1. Hifz al-din (menjaga agama): dengan melindungi kebebasan beragama tanpa
kekerasan.

2. Hifz al-nafs (menjaga jiwa): dengan mencegah konflik horizontal bernuansa
keagamaan.

3. Hifz al-‘aql (menjaga akal): dengan mendorong rasionalitas dan toleransi dalam
memahami teks agama.

4. Hifz al-nasl (menjaga keturunan): dengan menanamkan nilai harmoni dan anti-
kekerasan sejak dini.

5. Hifz al-mal (menjaga harta): dengan menciptakan stabilitas sosial sebagai syarat
kemakmuran ekonomi.

Menurut Jasser Auda, “magqasid syariah bukan sekadar teori hukum, tetapi
paradigma etika publik yang menghubungkan teks dengan konteks sosial” (Auda, Magasid al-
Shariah as Philosophy of Islamic Law, 2008: 49). Oleh sebab itu, kebijakan moderasi
beragama yang diambil pemerintah Indonesia adalah manifestasi maqasid dalam
konteks kenegaraan. Ia menegaskan bahwa Islam tidak menentang pluralitas, tetapi

justru melindunginya sebagai bagian dari maslahah ‘ammah (kemaslahatan umum).

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 275



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943

Azyumardi Azra memperkuat hal ini dengan menyatakan bahwa “Islam
Indonesia tumbuh dalam tradisi wasathiyah, yakni keseimbangan antara keimanan dan
kebangsaan, antara teks dan konteks, antara syariah dan budaya lokal” (Azra, Islam
Wasathiyah dan Pancasila, 2019). Dalam pandangan ini, politik hukum Islam berperan
untuk menjaga keseimbangan antara idealisme syariat dan realitas sosial Indonesia

yang majemuk.

C. Moderasi Beragama sebagai Implementasi Siyasah Syar’iyyah

Konsep siyasah syar'iyyah menegaskan bahwa pemerintah memiliki
kewenangan untuk membuat kebijakan demi kemaslahatan masyarakat selama tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat. Ibnu Taimiyyah menyebutkan, “Segala
kebijakan pemerintah yang bertujuan untuk kemaslahatan rakyat dan tidak bertentangan
dengan nash merupakan bagian dari siyasah syar’iyyah” (Ibnu Taimiyyah, Al-Siyasah al-
Syar’iyyah fi Islah al-Ra’i wa al-Ra’iyyah, 2000: 17).

Moderasi beragama sebagai program pemerintah termasuk dalam kategori ini,
karena ia ditujukan untuk mengatur harmoni sosial, mencegah kekerasan, dan
memperkuat kesadaran hukum masyarakat. Kebijakan tersebut juga menegaskan
bahwa dalam Islam, negara memiliki mandat moral untuk menjadi pelindung bagi
semua warga tanpa diskriminasi agama.

Dalam kerangka hukum positif, pendekatan ini diwujudkan melalui beberapa
regulasi, seperti:

1. Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri No. 9 dan 8
Tahun 2006 tentang pedoman pemeliharaan kerukunan umat beragama dan
pendirian rumah ibadah.

2. Peraturan Presiden No. 7 Tahun 2021 tentang Rencana Aksi Nasional
Pencegahan Ekstremisme (RAN PE).

3. Surat Edaran Menteri Agama No. SE.1 Tahun 2023 tentang Penguatan

Implementasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 276



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943

Semua regulasi tersebut memperlihatkan pendekatan siyasah syar’iyyah yang
kontekstual: hukum Islam diterjemahkan dalam kebijakan publik modern yang
melindungi maslahah al-nas (kepentingan manusia).

Yusuf al-Qaradawi menjelaskan bahwa “pemerintah dalam Islam diberi ruang
ijtihad untuk membuat kebijakan baru selama tidak bertentangan dengan magqasid syariah”
(Al-Qaradawi, Figh al-Daulah fi al-Islam, 1997: 122). Dengan demikian, program
moderasi beragama merupakan ijtihad siyasah yang selaras dengan magqasid, sekaligus

relevan dengan realitas kebhinekaan Indonesia.

D. Dimensi Yuridis dan Filosofis Moderasi Beragama

Dari dimensi yuridis, moderasi beragama memiliki dasar kuat dalam sistem
hukum Indonesia. Pasal 28E ayat (1) UUD 1945 menjamin kebebasan beragama,
sedangkan Pasal 28] menegaskan bahwa kebebasan tersebut dibatasi oleh tanggung
jawab untuk menghormati hak dan kebebasan orang lain serta menjaga ketertiban
umum. Inilah titik temu antara prinsip hurriyah al-din (kebebasan beragama) dan
maslahah ‘ammah (kemaslahatan umum).

Politik hukum Islam menegaskan bahwa kebebasan tidak boleh digunakan
untuk menciptakan fitnah (kekacauan). Sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-
Baqgarah (2): 193, “Dan perangilah mereka sampai tidak ada lagi fitnah dan (supaya)
agama itu hanya untuk Allah.” Dalam konteks modern, “fitnah” dapat diartikan
sebagai kerusuhan sosial akibat penyalahgunaan agama untuk kepentingan politik
atau ideologis. Karena itu, moderasi beragama adalah instrumen yuridis untuk
mencegah fitnah dalam kehidupan bernegara.

Secara filosofis, moderasi beragama berakar pada konsep wasathiyah yang
menuntut keseimbangan antara akidah dan akal, antara iman dan ilmu, antara
tekstualitas dan rasionalitas. Rasulullah SAW bersabda: “Sebaik-baik perkara adalah
yang pertengahan.” (HR. Ahmad). Spirit wasathiyah inilah yang menjadi jantung
filsafat hukum Islam di Indonesia — bahwa hukum tidak hanya alat penertib, tetapi

juga jalan menuju kemaslahatan dan keadilan sosial.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 277



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943

E. Tantangan Implementasi di Era Globalisasi dan Digitalisasi

Meskipun telah menjadi kebijakan nasional, implementasi moderasi beragama
menghadapi berbagai tantangan. Riset Pusat Penelitian dan Pengembangan Kemenag
(2022) mencatat bahwa “tantangan utama moderasi beragama di era digital adalah masifnya
penyebaran paham intoleran melalui media sosial yang tidak dibarengi dengan literasi
keagamaan memadai” (Kemenag RI, Laporan Moderasi Beragama di Era Digital, 2022: 89).

Fauzan dalam Jurnal Dakwah Walisongo menegaskan, “Media sosial kini menjadi
ruang reproduksi wacana keagamaan baru yang seringkali melampaui otoritas ulama dan
lembaga keagamaan” (Fauzan, 2022: 110). Hal ini menyebabkan polarisasi sosial dan
politisasi agama meningkat menjelang momentum elektoral, yang pada akhirnya
mengancam stabilitas nasional.

Selain tantangan digital, tantangan lain adalah fragmentasi paham keagamaan.
Sebagian kelompok menilai moderasi beragama sebagai bentuk “liberalisasi”,
sementara yang lain menganggapnya birokratisasi agama. Padahal, sebagaimana
ditegaskan Quraish Shihab, “moderasi bukanlah kompromi terhadap kebenaran, melainkan
keseimbangan antara keyakinan dan keterbukaan” (Shihab, Wawasan Al-Qur’an, 2013: 211).

Untuk itu, implementasi moderasi beragama perlu mengedepankan
pendekatan edukatif dan persuasif. Negara melalui Kemenag telah mengembangkan
Indeks Moderasi Beragama (IMB) sebagai alat ukur berbasis data untuk menilai tingkat
toleransi dan komitmen kebangsaan masyarakat di setiap daerah (Kemenag RI, 2023).
Pendekatan berbasis riset ini menunjukkan bahwa moderasi beragama kini menjadi

kebijakan hukum yang sistematis, bukan sekadar wacana normatif.

Kesimpulan

Berdasarkan uraian dan analisis yang telah dikemukakan, dapat disimpulkan
bahwa moderasi beragama merupakan bentuk aktualisasi nilai-nilai maqasid al-
syari’ah dalam konteks kehidupan berbangsa dan bernegara. Moderasi bukanlah
upaya untuk menyepelekan ajaran agama, tetapi sebuah strategi hukum dan politik
yang berfungsi menjaga stabilitas sosial, keamanan nasional, serta menjamin

keberlangsungan nilai-nilai keadilan dalam masyarakat yang majemuk.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 278



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943

Secara filosofis, moderasi beragama sejalan dengan prinsip-prinsip dasar
syariat Islam yang bertujuan menghadirkan kemaslahatan dan menghindari
kerusakan (jalb al-maslahah wa dar’ al-mafsadah). Nilai-nilai moderasi seperti
tawassuth (keseimbangan), tasamuh (toleransi), dan adalah (keadilan) merupakan
pengejawantahan dari maqasid syariah dalam dimensi sosial dan kenegaraan.
Dengan demikian, kebijakan pemerintah yang menekankan moderasi beragama
dapat dipandang sebagai bagian dari siyasah syar‘iyyah, yaitu kebijakan publik yang
sesuai dengan semangat syariat meskipun tidak selalu bersumber langsung dari teks-
teks hukum Islam.

Secara yuridis, moderasi beragama memiliki dasar legitimasi kuat dalam
sistem hukum nasional. Pasal 29 UUD 1945 menjamin kebebasan beragama,
sementara Pancasila sila pertama dan kedua menjadi landasan moral bagi kehidupan
beragama yang damai. Program moderasi beragama yang digagas oleh Kementerian
Agama sejak 2019 bukan hanya kebijakan sektoral, tetapi bagian dari politik hukum
nasional yang berorientasi pada pembangunan karakter bangsa melalui pendekatan
nilai-nilai agama yang inklusif. Menurut Menteri Agama (2021), moderasi beragama
merupakan “jalan tengah untuk memperkuat kohesi sosial dan menangkal
ekstremisme dalam kehidupan beragama di Indonesia.

Dari perspektif politik hukum Islam, moderasi beragama berfungsi sebagai
jembatan antara hukum positif dan nilai-nilai syariah. Ia menunjukkan bahwa Islam
mampu beradaptasi dengan konteks modern tanpa kehilangan substansi ajarannya.
Seperti dikemukakan oleh Wahbah al-Zuhaili (2005), tujuan utama hukum Islam
adalah mewujudkan kemaslahatan umat dengan mempertimbangkan perubahan
zaman dan tempat (taghayyur al-azminah wa al-amkinah). Oleh karena itu, politik
hukum Islam di Indonesia harus memahami moderasi beragama sebagai proses
kontekstualisasi maqasid syariah ke dalam sistem hukum nasional.

Selain itu, moderasi beragama menjadi landasan bagi penguatan hukum Islam
yang berkeadaban yakni hukum yang tidak hanya menekankan aspek normatif, tetapi
juga memperhatikan keadilan sosial dan kesejahteraan bersama. Dalam konteks

kebijakan publik, prinsip-prinsip moderasi dapat diterjemahkan ke dalam reformasi

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 279



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943

peraturan perundang-undangan, seperti penguatan peran lembaga keagamaan,
peningkatan literasi keagamaan lintas iman, dan integrasi nilai maqasid syariah
dalam penyusunan kebijakan yang menyentuh kehidupan masyarakat.

Dengan demikian, moderasi beragama sebagai politik hukum Islam di
Indonesia dapat disimpulkan sebagai model penerapan maqasid syariah yang adaptif
terhadap realitas sosial dan hukum nasional. Pendekatan ini tidak hanya menjaga
harmoni antarumat beragama, tetapi juga memperkuat legitimasi hukum Islam
sebagai bagian integral dari sistem hukum Indonesia yang berlandaskan Pancasila

dan UUD 1945.

Daftar Pustaka

Abdillah, M. (2020). Moderasi Beragama: Konsep dan Implementasi di Indonesia.
Jakarta: Kemenag RI.

Al-Ghazali, Abu Hamid. (1993). Al-Mustashfa min ‘Ilm al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub
al-'Ilmiyyah.

Al-Zuhaili, Wahbah. (2005). Ushul al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr.

Asy’ari, M. & Zuhdi, M. (2021). “Moderasi Beragama dan Tantangan Radikalisme di
Indonesia,” Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 9(2), 123-138.

Budiardjo, Miriam. (2019). Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia Pustaka
Utama.

Departemen Agama RI. (2021). Panduan Implementasi Moderasi Beragama di
Indonesia. Jakarta: Kemenag RI.

Hasan, Noorhaidi. (2018). “Religious Diversity and the Indonesian State: The Politics
of Religious Harmony.” Studia Islamika, 25(3), 455-480.

Hosen, Nadirsyah. (2020). Islam Yes, Khilafah No: Moderasi Islam di Indonesia.
Jakarta: Pustaka Compass.

Ibn “Asyur, Muhammad al-Tahir. (2006). Maqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah. Tunisia:
Dar al-Nafais.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 280



Vol 4 No 2 2025
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik
DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943

Jalaluddin, M. (2022). “Politik Hukum Islam di Era Reformasi: Relevansi Maqasid
Syariah dalam Pembentukan Hukum Nasional.” Jurnal Hukum Islam dan
Sosial, 14(1), 33-49.

Kementerian Agama RI. (2019). Roadmap Moderasi Beragama 2019-2024. Jakarta:
Puslitbang Bimas Agama dan Layanan Keagamaan.

Rahman, Fazlur. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual
Tradition. Chicago: University of Chicago Press.

Shihab, M. Quraish. (2021). Wasathiyah Islam: Pandangan Hidup Muslim yang
Moderat. Jakarta: Lentera Hati.

UUD 1945 Republik Indonesia.

Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia.

Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2011 tentang Pembentukan Peraturan Perundang-
undangan.

Yusuf, M. (2023). “Moderasi Beragama dan Politik Hukum Nasional.” Jurnal
Konstitusi dan Syariah, 11(2), 201-220.

Wijaya, M., Pratomo, B., Citta, A. B., & Efendi, S. (2025). Metodologi Penelitian:
Kombinasi Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan Mixed Methods. PT. Media
Penerbit Indonesia.

Zada, Khamami. (2020). Islam Moderat: Dinamika dan Tantangan di Indonesia.
Jakarta: Pustaka Setia.

CONS1LHIVO

Jurnal Riset Hukum Kenegaraan
dan Politik 281



