
Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943 

 

 
270 

Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 

P-ISSN: 2961-9238 / E-ISSN: 2961-8983 
Volume 4, Nomor 2, Desember 2025  

https://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/constituo 
 

Moderasi Beragama Sebagai Politik Hukum Islam Di Indonesia: 
Kajian Filosofis Dan Yuridis Terhadap Program Pemerintah 

 
 

Bukhari1, Anwar 2, Azwir3 

1IAIN Lhokseumawe, 2STAIN Teungku Dirundeng Meulaboh, 3IAIN Langsa 
Email: bukhari@iainlhokseumawe.ac.id1, anwarpante@gmail.com3, 

azwir@iainlangsa.ac.id3 
 
 

Abstrak 

This article explores religious moderation as a form of Islamic legal politics in Indonesia from both 
philosophical and juridical perspectives. Using a qualitative normative approach, the study analyzes 
how the concept of maqāṣid al-syarī‘ah (the higher objectives of Islamic law) and siyāsah syar‘iyyah 
(Islamic public policy) are reflected in the government’s policy on religious moderation initiated by the 
Ministry of Religious Affairs since 2019. The research argues that religious moderation represents not 
only a sociocultural strategy but also a legal-political manifestation of Islamic values aimed at ensuring 
justice, balance, and public welfare within Indonesia’s pluralistic society. Through an interpretative 
analysis of relevant literature, laws, and state policies, this study finds that the principle of moderation 
aligns harmoniously with the Pancasila-based constitutional framework and strengthens the position 
of Islamic law as an ethical foundation for national legal development. In conclusion, religious 
moderation serves as an adaptive expression of maqāṣid al-syarī‘ah in Indonesia’s democratic context, 
promoting peaceful coexistence, legal pluralism, and the realization of collective welfare (maslahah 
‘ammah) as envisioned in Islamic jurisprudence. 

Keywords: Religious Moderation, Islamic Law, Maqaṣid Al-Syarī’ah, Siyasah Syar‘Iyyah. 
 
 
Pendahuluan  

Isu moderasi beragama di Indonesia menjadi salah satu agenda strategis 

pemerintah dalam menghadapi tantangan pluralitas agama dan meningkatnya gejala 

intoleransi sosial. Kementerian Agama Republik Indonesia sejak tahun 2019 telah 

mencanangkan moderasi beragama sebagai program prioritas nasional melalui 

Rencana Pembangunan Jangka Menengah Nasional (RPJMN) 2020–2024, dengan 

tujuan menumbuhkan cara pandang, sikap, dan praktik beragama yang seimbang 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943 

 

 
271 

antara komitmen terhadap ajaran agama dan penghormatan terhadap kebinekaan 

(Kemenag RI, Moderasi Beragama, 2019). Konsep moderasi ini bukanlah bentuk 

sekularisasi agama, melainkan strategi kebijakan publik yang berlandaskan pada 

nilai-nilai keagamaan yang inklusif dan toleran. 

Dalam konteks akademik, Azyumardi Azra (2019) menjelaskan bahwa 

moderasi beragama sejatinya merupakan penerjemahan dari konsep al-wasathiyyah al-

Islamiyyah (Islam jalan tengah), yaitu pandangan keagamaan yang menolak segala 

bentuk ekstremisme, baik dalam keyakinan maupun tindakan. Islam wasathiyah 

menempatkan umat Islam pada posisi yang seimbang, adil, dan berorientasi pada 

kemaslahatan bersama (Azra, 2019, dalam buku Moderasi Beragama). Pandangan ini 

sejalan dengan sabda Nabi Muhammad SAW yang menyebutkan: “Khairul umuri 

awsathuha” (sebaik-baik perkara adalah yang pertengahan) (HR. al-Baihaqi). 

Dari perspektif politik hukum Islam, moderasi beragama memiliki posisi 

strategis karena menyangkut relasi antara agama dan negara. Politik hukum Islam 

adalah proses penetapan hukum yang memperhatikan aspek kemaslahatan umat 

melalui kebijakan publik yang berlandaskan nilai-nilai syariat. Mahfud MD (2009) 

menyebut politik hukum sebagai “arah kebijakan hukum negara untuk mencapai 

tujuan tertentu dalam kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara” (Mahfud 

MD, Politik Hukum di Indonesia, 2009). Dalam konteks ini, politik hukum Islam di 

Indonesia tidak hanya menekankan aspek normatif hukum Islam, tetapi juga 

bagaimana nilai-nilai keislaman tersebut dapat diimplementasikan dalam sistem 

hukum nasional yang pluralistik. 

Sementara itu, Al-Yubi (1998) dalam karyanya Maqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah 

wa ‘Alaqatuha bi al-Adillah al-Syar‘iyyah menegaskan bahwa setiap kebijakan dalam 

Islam harus berpijak pada prinsip maqasid, yaitu perlindungan terhadap lima pokok 

utama (al-kulliyat al-khamsah): agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), 

keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). Konsep inilah yang menjadi dasar 

bagi moderasi beragama karena moderasi berfungsi menjaga keberlangsungan nilai-

nilai keagamaan tanpa menimbulkan konflik sosial yang merusak maqasid itu sendiri. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943 

 

 
272 

Lebih lanjut, Jasser Auda (2008) memperluas pendekatan maqasid dalam 

konteks modern dengan menekankan bahwa hukum Islam harus berfungsi sebagai 

sistem nilai yang dinamis, adaptif, dan mampu merespons realitas sosial-politik 

kontemporer (Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law). Dalam kerangka 

itu, kebijakan moderasi beragama dapat dibaca sebagai bentuk ijtihad siyasah 

syar‘iyyah — yaitu kebijakan politik yang diarahkan untuk kemaslahatan publik 

berdasarkan prinsip-prinsip syariah. Hal ini sejalan dengan pandangan Imam al-

Ghazali (1993) dalam al-Mustashfa min ‘Ilm al-Usul yang menyatakan bahwa hukum 

ditetapkan untuk memelihara kemaslahatan manusia; apabila suatu hukum 

kehilangan unsur kemaslahatan, maka ia keluar dari tujuan syariat. 

Dalam konteks negara bangsa seperti Indonesia, penerapan prinsip-prinsip 

maqasid dalam kebijakan moderasi beragama juga memperlihatkan harmoni antara 

ajaran Islam dan ideologi Pancasila. Nilai keadilan (al-‘adl), keseimbangan (tawazun), 

dan kemanusiaan (insaniyyah) yang terkandung dalam maqasid selaras dengan sila-

sila Pancasila, terutama sila kedua dan kelima. M. Quraish Shihab (2019) bahkan 

menegaskan bahwa moderasi beragama bukan berarti mengurangi semangat 

keberagamaan, melainkan menempatkan agama pada fungsi aslinya, yakni sebagai 

sumber kedamaian, keadilan, dan kemaslahatan sosial (Shihab, Wasathiyyah: Wawasan 

Islam tentang Moderasi Beragama, 2019). 

Secara filosofis, moderasi beragama dalam politik hukum Islam dapat 

dimaknai sebagai strategi legal-policy yang berfungsi menjaga keseimbangan antara 

hak kebebasan beragama (freedom of religion) dan kewajiban menjaga ketertiban 

umum (public order). Dalam kerangka hukum nasional, hal ini termaktub dalam 

Pasal 28E dan 29 UUD 1945 yang menjamin kebebasan beragama, namun tetap 

menegaskan bahwa pelaksanaan kebebasan tersebut harus mempertimbangkan 

tanggung jawab sosial dan moral. Jimly Asshiddiqie (2010) menilai bahwa dalam 

konteks Indonesia, moderasi beragama adalah manifestasi dari “konstitusionalisme 

religius”, yaitu model negara yang menjamin kebebasan beragama namun tidak 

bersifat sekuler total (Asshiddiqie, Konstitusi dan Konstitusionalisme Indonesia, 2010). 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943 

 

 
273 

Dengan demikian, moderasi beragama dalam perspektif politik hukum Islam 

bukanlah sekadar kebijakan sosial, melainkan instrumen politik hukum yang berakar 

pada maqasid syariah, dan bertujuan menghadirkan keadilan serta kemaslahatan 

sosial. Ia menjadi jembatan antara nilai-nilai ilahiah dan hukum positif negara dalam 

rangka membangun sistem hukum yang inklusif dan humanis. 

Berdasarkan uraian tersebut, maka rumusan masalah dalam penelitian ini 

adalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana posisi moderasi beragama dalam perspektif politik hukum Islam di 

Indonesia? 

2. Bagaimana hubungan antara prinsip maqasid syariah dan kebijakan 

pemerintah tentang moderasi beragama? 

3. Apa implikasi yuridis dan filosofis dari moderasi beragama terhadap 

pembangunan hukum Islam yang kontekstual di Indonesia? 

Kajian ini penting karena selama ini diskursus moderasi beragama sering 

dipersempit dalam tataran sosial dan pendidikan, padahal secara substansial 

memiliki dimensi hukum, politik, dan syariat yang sangat strategis dalam perumusan 

kebijakan publik di negara demokrasi religius seperti Indonesia. Melalui pendekatan 

politik hukum Islam berbasis maqasid syariah, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi teoretis dan praktis dalam pengembangan hukum Islam yang 

moderat, kontekstual, dan berkeadaban. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode yuridis-

normatif dan filosofis. Pendekatan yuridis-normatif digunakan untuk menelaah 

regulasi dan kebijakan pemerintah yang berkaitan dengan moderasi beragama, 

seperti RPJMN 2020–2024, Peraturan Menteri Agama No. 18 Tahun 2019, serta 

kebijakan Kementerian Agama terkait penguatan karakter bangsa berbasis nilai 

keagamaan. 

Sedangkan pendekatan filosofis digunakan untuk mengkaji gagasan moderasi 

beragama melalui perspektif maqasid syariah dan siyasah syar’iyyah (politik hukum 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943 

 

 
274 

Islam), guna menemukan makna substantif dari konsep tersebut dalam konteks 

pembangunan hukum nasional. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui kajian literatur (library research), 

yaitu dengan menganalisis buku-buku, artikel ilmiah, peraturan perundang-

undangan, serta fatwa keagamaan yang relevan. Data yang diperoleh kemudian 

dianalisis secara deskriptif-analitis untuk menafsirkan nilai-nilai normatif Islam 

terhadap kebijakan negara (Wijaya et al., 2025) 

 

Pembahasan 

A. Moderasi Beragama dan Arah Politik Hukum Nasional 

Kebijakan moderasi beragama merupakan bagian penting dari arah politik 

hukum nasional Indonesia pascareformasi, terutama dalam upaya menyeimbangkan 

antara kebebasan beragama dan ketertiban sosial. Dalam RPJMN 2020–2024, 

pemerintah menegaskan bahwa moderasi beragama termasuk program prioritas 

nasional untuk memperkuat kohesi sosial dan ketahanan bangsa terhadap 

disintegrasi akibat ekstremisme dan intoleransi (Bappenas, RPJMN 2020–2024, Buku 

II, 2020: 12–15). 

Menurut Mahfud MD, politik hukum adalah “kebijakan dasar penyelenggara 

negara dalam bidang hukum, yang bersumber pada nilai-nilai yang hidup di masyarakat serta 

berorientasi pada cita-cita hukum yang hendak diwujudkan” (Mahfud MD, Politik Hukum 

di Indonesia, 2017: 15). Dengan demikian, kebijakan moderasi beragama tidak berdiri 

sendiri, melainkan merupakan bentuk politik hukum Islam yang berfungsi sebagai 

instrumen pembentukan hukum berkeadaban dan berketuhanan. 

Konsep ini juga memperkuat ide bahwa hukum di Indonesia memiliki karakter 

religius dan moralistik. Hal ini sejalan dengan Pasal 29 ayat (1) UUD 1945 yang 

menegaskan bahwa “Negara berdasar atas Ketuhanan Yang Maha Esa”. Prinsip ini 

mengandung makna bahwa hukum nasional tidak boleh bertentangan dengan nilai-

nilai religius yang hidup di masyarakat. Oleh karena itu, moderasi beragama 

merupakan politik hukum Islam yang berupaya menghadirkan nilai maqasid syariah 

dalam ruang kebijakan negara. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943 

 

 
275 

Sebagaimana ditegaskan oleh Kementerian Agama, “moderasi beragama adalah 

cara pandang, sikap, dan praktik beragama yang berimbang antara pengamalan agama sendiri 

dan penghormatan terhadap praktik agama orang lain” (Kemenag, Buku Moderasi Beragama, 

2019: 5). Definisi ini menegaskan keseimbangan antara nilai teologis dan tanggung 

jawab sosial — sebuah keseimbangan yang juga menjadi inti ajaran wasathiyah Islam. 

 

B. Moderasi Beragama dalam Bingkai Maqasid Syariah 

Secara konseptual, maqasid syariah menekankan bahwa hukum Islam 

diturunkan bukan sekadar untuk mengatur ritual, tetapi untuk menjamin 

kemaslahatan manusia secara holistik (jalb al-masalih wa dar’ al-mafasid). Imam Al-

Ghazali menyebut lima tujuan pokok syariah (al-kulliyyat al-khams): menjaga agama, 

jiwa, akal, keturunan, dan harta (Al-Ghazali, al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul, 1993: 286). 

Jika dikaitkan dengan kebijakan moderasi beragama, seluruh maqasid tersebut 

mendapat relevansinya: 

1. Hifz al-din (menjaga agama): dengan melindungi kebebasan beragama tanpa 

kekerasan. 

2. Hifz al-nafs (menjaga jiwa): dengan mencegah konflik horizontal bernuansa 

keagamaan. 

3. Hifz al-‘aql (menjaga akal): dengan mendorong rasionalitas dan toleransi dalam 

memahami teks agama. 

4. Hifz al-nasl (menjaga keturunan): dengan menanamkan nilai harmoni dan anti-

kekerasan sejak dini. 

5. Hifz al-mal (menjaga harta): dengan menciptakan stabilitas sosial sebagai syarat 

kemakmuran ekonomi. 

Menurut Jasser Auda, “maqasid syariah bukan sekadar teori hukum, tetapi 

paradigma etika publik yang menghubungkan teks dengan konteks sosial” (Auda, Maqasid al-

Shariah as Philosophy of Islamic Law, 2008: 49). Oleh sebab itu, kebijakan moderasi 

beragama yang diambil pemerintah Indonesia adalah manifestasi maqasid dalam 

konteks kenegaraan. Ia menegaskan bahwa Islam tidak menentang pluralitas, tetapi 

justru melindunginya sebagai bagian dari maslahah ‘ammah (kemaslahatan umum). 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943 

 

 
276 

Azyumardi Azra memperkuat hal ini dengan menyatakan bahwa “Islam 

Indonesia tumbuh dalam tradisi wasathiyah, yakni keseimbangan antara keimanan dan 

kebangsaan, antara teks dan konteks, antara syariah dan budaya lokal” (Azra, Islam 

Wasathiyah dan Pancasila, 2019). Dalam pandangan ini, politik hukum Islam berperan 

untuk menjaga keseimbangan antara idealisme syariat dan realitas sosial Indonesia 

yang majemuk. 

 

C. Moderasi Beragama sebagai Implementasi Siyasah Syar’iyyah 

Konsep siyasah syar’iyyah menegaskan bahwa pemerintah memiliki 

kewenangan untuk membuat kebijakan demi kemaslahatan masyarakat selama tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat. Ibnu Taimiyyah menyebutkan, “Segala 

kebijakan pemerintah yang bertujuan untuk kemaslahatan rakyat dan tidak bertentangan 

dengan nash merupakan bagian dari siyasah syar’iyyah” (Ibnu Taimiyyah, Al-Siyasah al-

Syar’iyyah fi Islah al-Ra’i wa al-Ra’iyyah, 2000: 17). 

Moderasi beragama sebagai program pemerintah termasuk dalam kategori ini, 

karena ia ditujukan untuk mengatur harmoni sosial, mencegah kekerasan, dan 

memperkuat kesadaran hukum masyarakat. Kebijakan tersebut juga menegaskan 

bahwa dalam Islam, negara memiliki mandat moral untuk menjadi pelindung bagi 

semua warga tanpa diskriminasi agama. 

Dalam kerangka hukum positif, pendekatan ini diwujudkan melalui beberapa 

regulasi, seperti: 

1. Peraturan Bersama Menteri Agama dan Menteri Dalam Negeri No. 9 dan 8 

Tahun 2006 tentang pedoman pemeliharaan kerukunan umat beragama dan 

pendirian rumah ibadah. 

2. Peraturan Presiden No. 7 Tahun 2021 tentang Rencana Aksi Nasional 

Pencegahan Ekstremisme (RAN PE). 

3. Surat Edaran Menteri Agama No. SE.1 Tahun 2023 tentang Penguatan 

Implementasi Moderasi Beragama di Lembaga Pendidikan. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943 

 

 
277 

Semua regulasi tersebut memperlihatkan pendekatan siyasah syar’iyyah yang 

kontekstual: hukum Islam diterjemahkan dalam kebijakan publik modern yang 

melindungi maslahah al-nas (kepentingan manusia). 

Yusuf al-Qaradawi menjelaskan bahwa “pemerintah dalam Islam diberi ruang 

ijtihad untuk membuat kebijakan baru selama tidak bertentangan dengan maqasid syariah” 

(Al-Qaradawi, Fiqh al-Daulah fi al-Islam, 1997: 122). Dengan demikian, program 

moderasi beragama merupakan ijtihad siyasah yang selaras dengan maqasid, sekaligus 

relevan dengan realitas kebhinekaan Indonesia. 

 

D. Dimensi Yuridis dan Filosofis Moderasi Beragama 

Dari dimensi yuridis, moderasi beragama memiliki dasar kuat dalam sistem 

hukum Indonesia. Pasal 28E ayat (1) UUD 1945 menjamin kebebasan beragama, 

sedangkan Pasal 28J menegaskan bahwa kebebasan tersebut dibatasi oleh tanggung 

jawab untuk menghormati hak dan kebebasan orang lain serta menjaga ketertiban 

umum. Inilah titik temu antara prinsip hurriyah al-din (kebebasan beragama) dan 

maslahah ‘ammah (kemaslahatan umum). 

Politik hukum Islam menegaskan bahwa kebebasan tidak boleh digunakan 

untuk menciptakan fitnah (kekacauan). Sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-

Baqarah (2): 193, “Dan perangilah mereka sampai tidak ada lagi fitnah dan (supaya) 

agama itu hanya untuk Allah.” Dalam konteks modern, “fitnah” dapat diartikan 

sebagai kerusuhan sosial akibat penyalahgunaan agama untuk kepentingan politik 

atau ideologis. Karena itu, moderasi beragama adalah instrumen yuridis untuk 

mencegah fitnah dalam kehidupan bernegara. 

Secara filosofis, moderasi beragama berakar pada konsep wasathiyah yang 

menuntut keseimbangan antara akidah dan akal, antara iman dan ilmu, antara 

tekstualitas dan rasionalitas. Rasulullah SAW bersabda: “Sebaik-baik perkara adalah 

yang pertengahan.” (HR. Ahmad). Spirit wasathiyah inilah yang menjadi jantung 

filsafat hukum Islam di Indonesia — bahwa hukum tidak hanya alat penertib, tetapi 

juga jalan menuju kemaslahatan dan keadilan sosial. 

 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943 

 

 
278 

E. Tantangan Implementasi di Era Globalisasi dan Digitalisasi 

Meskipun telah menjadi kebijakan nasional, implementasi moderasi beragama 

menghadapi berbagai tantangan. Riset Pusat Penelitian dan Pengembangan Kemenag 

(2022) mencatat bahwa “tantangan utama moderasi beragama di era digital adalah masifnya 

penyebaran paham intoleran melalui media sosial yang tidak dibarengi dengan literasi 

keagamaan memadai” (Kemenag RI, Laporan Moderasi Beragama di Era Digital, 2022: 89). 

Fauzan dalam Jurnal Dakwah Walisongo menegaskan, “Media sosial kini menjadi 

ruang reproduksi wacana keagamaan baru yang seringkali melampaui otoritas ulama dan 

lembaga keagamaan” (Fauzan, 2022: 110). Hal ini menyebabkan polarisasi sosial dan 

politisasi agama meningkat menjelang momentum elektoral, yang pada akhirnya 

mengancam stabilitas nasional. 

Selain tantangan digital, tantangan lain adalah fragmentasi paham keagamaan. 

Sebagian kelompok menilai moderasi beragama sebagai bentuk “liberalisasi”, 

sementara yang lain menganggapnya birokratisasi agama. Padahal, sebagaimana 

ditegaskan Quraish Shihab, “moderasi bukanlah kompromi terhadap kebenaran, melainkan 

keseimbangan antara keyakinan dan keterbukaan” (Shihab, Wawasan Al-Qur’an, 2013: 211). 

Untuk itu, implementasi moderasi beragama perlu mengedepankan 

pendekatan edukatif dan persuasif. Negara melalui Kemenag telah mengembangkan 

Indeks Moderasi Beragama (IMB) sebagai alat ukur berbasis data untuk menilai tingkat 

toleransi dan komitmen kebangsaan masyarakat di setiap daerah (Kemenag RI, 2023). 

Pendekatan berbasis riset ini menunjukkan bahwa moderasi beragama kini menjadi 

kebijakan hukum yang sistematis, bukan sekadar wacana normatif. 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan uraian dan analisis yang telah dikemukakan, dapat disimpulkan 

bahwa moderasi beragama merupakan bentuk aktualisasi nilai-nilai maqāṣid al-

syarī‘ah dalam konteks kehidupan berbangsa dan bernegara. Moderasi bukanlah 

upaya untuk menyepelekan ajaran agama, tetapi sebuah strategi hukum dan politik 

yang berfungsi menjaga stabilitas sosial, keamanan nasional, serta menjamin 

keberlangsungan nilai-nilai keadilan dalam masyarakat yang majemuk. 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943 

 

 
279 

Secara filosofis, moderasi beragama sejalan dengan prinsip-prinsip dasar 

syariat Islam yang bertujuan menghadirkan kemaslahatan dan menghindari 

kerusakan (jalb al-maṣlaḥah wa dar’ al-mafsadah). Nilai-nilai moderasi seperti 

tawassuth (keseimbangan), tasāmuh (toleransi), dan adālah (keadilan) merupakan 

pengejawantahan dari maqasid syariah dalam dimensi sosial dan kenegaraan. 

Dengan demikian, kebijakan pemerintah yang menekankan moderasi beragama 

dapat dipandang sebagai bagian dari siyāsah syar‘iyyah, yaitu kebijakan publik yang 

sesuai dengan semangat syariat meskipun tidak selalu bersumber langsung dari teks-

teks hukum Islam. 

Secara yuridis, moderasi beragama memiliki dasar legitimasi kuat dalam 

sistem hukum nasional. Pasal 29 UUD 1945 menjamin kebebasan beragama, 

sementara Pancasila sila pertama dan kedua menjadi landasan moral bagi kehidupan 

beragama yang damai. Program moderasi beragama yang digagas oleh Kementerian 

Agama sejak 2019 bukan hanya kebijakan sektoral, tetapi bagian dari politik hukum 

nasional yang berorientasi pada pembangunan karakter bangsa melalui pendekatan 

nilai-nilai agama yang inklusif. Menurut Menteri Agama (2021), moderasi beragama 

merupakan “jalan tengah untuk memperkuat kohesi sosial dan menangkal 

ekstremisme dalam kehidupan beragama di Indonesia. 

Dari perspektif politik hukum Islam, moderasi beragama berfungsi sebagai 

jembatan antara hukum positif dan nilai-nilai syariah. Ia menunjukkan bahwa Islam 

mampu beradaptasi dengan konteks modern tanpa kehilangan substansi ajarannya. 

Seperti dikemukakan oleh Wahbah al-Zuhaili (2005), tujuan utama hukum Islam 

adalah mewujudkan kemaslahatan umat dengan mempertimbangkan perubahan 

zaman dan tempat (taghayyur al-azminah wa al-amkinah). Oleh karena itu, politik 

hukum Islam di Indonesia harus memahami moderasi beragama sebagai proses 

kontekstualisasi maqasid syariah ke dalam sistem hukum nasional. 

Selain itu, moderasi beragama menjadi landasan bagi penguatan hukum Islam 

yang berkeadaban yakni hukum yang tidak hanya menekankan aspek normatif, tetapi 

juga memperhatikan keadilan sosial dan kesejahteraan bersama. Dalam konteks 

kebijakan publik, prinsip-prinsip moderasi dapat diterjemahkan ke dalam reformasi 



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943 

 

 
280 

peraturan perundang-undangan, seperti penguatan peran lembaga keagamaan, 

peningkatan literasi keagamaan lintas iman, dan integrasi nilai maqasid syariah 

dalam penyusunan kebijakan yang menyentuh kehidupan masyarakat. 

Dengan demikian, moderasi beragama sebagai politik hukum Islam di 

Indonesia dapat disimpulkan sebagai model penerapan maqasid syariah yang adaptif 

terhadap realitas sosial dan hukum nasional. Pendekatan ini tidak hanya menjaga 

harmoni antarumat beragama, tetapi juga memperkuat legitimasi hukum Islam 

sebagai bagian integral dari sistem hukum Indonesia yang berlandaskan Pancasila 

dan UUD 1945. 

 

Daftar Pustaka 

Abdillah, M. (2020). Moderasi Beragama: Konsep dan Implementasi di Indonesia. 

Jakarta: Kemenag RI.   

Al-Ghazali, Abu Hamid. (1993). Al-Mustashfa min ‘Ilm al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah.   

Al-Zuhaili, Wahbah. (2005). Ushul al-Fiqh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr.   

Asy’ari, M. & Zuhdi, M. (2021). “Moderasi Beragama dan Tantangan Radikalisme di 

Indonesia,” Jurnal Pendidikan Islam Indonesia, 9(2), 123–138.   

Budiardjo, Miriam. (2019). Dasar-Dasar Ilmu Politik. Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama.   

Departemen Agama RI. (2021). Panduan Implementasi Moderasi Beragama di 

Indonesia. Jakarta: Kemenag RI.   

Hasan, Noorhaidi. (2018). “Religious Diversity and the Indonesian State: The Politics 

of Religious Harmony.” Studia Islamika, 25(3), 455–480.   

Hosen, Nadirsyah. (2020). Islam Yes, Khilafah No: Moderasi Islam di Indonesia. 

Jakarta: Pustaka Compass.   

Ibn ‘Asyur, Muhammad al-Tahir. (2006). Maqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah. Tunisia: 

Dar al-Nafais.   



Vol 4 No 2 2025 
Constituo: Jurnal Riset Hukum Kenegaraan & Politik 
 DOI: https://doi.org/10.47498/constituo.v4i2.5943 

 

 
281 

Jalaluddin, M. (2022). “Politik Hukum Islam di Era Reformasi: Relevansi Maqasid 

Syariah dalam Pembentukan Hukum Nasional.” Jurnal Hukum Islam dan 

Sosial, 14(1), 33–49.   

Kementerian Agama RI. (2019). Roadmap Moderasi Beragama 2019–2024. Jakarta: 

Puslitbang Bimas Agama dan Layanan Keagamaan.   

Rahman, Fazlur. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 

Tradition. Chicago: University of Chicago Press.   

Shihab, M. Quraish. (2021). Wasathiyah Islam: Pandangan Hidup Muslim yang 

Moderat. Jakarta: Lentera Hati.   

UUD 1945 Republik Indonesia.   

Undang-Undang Nomor 39 Tahun 1999 tentang Hak Asasi Manusia.   

Undang-Undang Nomor 12 Tahun 2011 tentang Pembentukan Peraturan Perundang-

undangan.   

Yusuf, M. (2023). “Moderasi Beragama dan Politik Hukum Nasional.” Jurnal 

Konstitusi dan Syariah, 11(2), 201–220. 

Wijaya, M., Pratomo, B., Citta, A. B., & Efendi, S. (2025). Metodologi Penelitian: 

Kombinasi Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan Mixed Methods. PT. Media 

Penerbit Indonesia. 

Zada, Khamami. (2020). Islam Moderat: Dinamika dan Tantangan di Indonesia. 
Jakarta: Pustaka Setia. 


