BIDAYAH : Studi Ilmu-ilmu Keislaman
https://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/bidayah “.L;_
Vol. 16, No. 2, Desember 2025 ;

Humanisme Religius RMP. Sosrokartono: Manifestasi Perilaku
Keberagamaan Masyarakat Jawa

M. Agus Wahyudi'!, Maftukhin> Akhmad Rizqon Khamami?

L23UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung
agus.wahyudi@staff.uinsaid.ac.id

Abstrak

Humanisme religius merupakan paham filsafat yang memadukan nilai-nilai dan
keyakinan agama dengan penekanan pada martabat manusia, pemahaman mendalam
tentang kemanusiaan, serta kepedulian terhadap kesejahteraan dan perkembangan
manusia. Konsep ini mengajukan bahwa agama dapat berfungsi sebagai sumber
inspirasi untuk mendorong kebaikan, toleransi, dan pelayanan sosial dalam
masyarakat. RMP. Sosrokartono salah satu tokoh dari Jawa yang pemikiran secara
tidak langsung terdapa nilai-nilai kemanusiaan yang menjadi ciri dari perilaku
keberagamaan masyarakat Jawa. Metode dalam penelitian ini adalah jenis kualitatif.
Data yang akan dianalasis berupa data primer yakni pemikiran RMP. Sosrokartono
dan data sekunder yakni data pendukung yang berkaitan dengan penelitian. Tujuan
penelitian, untuk mengungkap nilai-nilai humanisme religius RMP. Sosrokartono
dan bagaimana implementasinya terhadap perilaku keberagamaan masyarakat Jawa.
Hasil dari penelitian ini bahwa terdapat ajaran RMP. Sosrokartono yang bernama
ilmu kantong bolong dan ilmu kantong kosong yang di dalamnya terdapat nilai-nilai
humanisme religius.

Kata Kunci: Humanisme Religius, RMP. Sosrokartono, Perilaku Keagamaan, Jawa

Abstract

Religious humanism is a philosophical approach that combines religious values and
beliefs with an emphasis on human dignity, a deep understanding of humanity, and
concern for human well-being and development. This concept proposes that religion
can serve as a source of inspiration to encourage kindness, tolerance, and social
service in society. RMP. Sosrokartono is one of the figures from Java whose
thoughts indirectly include human values that characterize the religious behavior of
the Javanese people. The method in this research is a qualitative type. The data to be
analyzed is in the form of primary data, namely RMP thinking. Sosrokartono and
secondary data, namely supporting data related to research. The aim of the research
is to reveal the values of RMP religious humanism. Sosrokartono and how it is
implemented on the religious behavior of the Javanese people. The results of this
study are that there are RMP teachings. Sosrokartono whose name is the science of
hollow pockets and the science of empty pockets in which there are values of
religious humanism.

Keyword: Religious Humanism, RMP. Sosrokartono, Religious Behavior, Java



218 | Bidayah: Studi [lmu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No. 2, Desember 2025: 217-230

PENDAHULUAN

Masyarakat Jawa memiliki dinamika kehidupan yang beradaptasi dengan
berbagai budaya dan agama (Bakri, 2019). Misalnya, budaya Jawa memiliki norma-
norma adat yang kuat dalam hubungan sosial. Meskipun beberapa dari norma ini
mungkin tidak selalu sejalan dengan ajaran agama, orang sering berusaha untuk
menyesuaikan praktik-praktik ini dengan nilai-nilai Islam tanpa menghilangkan nilai
budayanya. Masyarakat Jawa yang tidak terlepas dari percampuran dengan Hindu-
Budha, Cina, Arab (Islam) dan Barat, sehingga menjadikan masyarakat Jawa sebagai
tempat persilangan antar budaya dan agama, sehingga Jawa memiliki kekhasan
tersendiri terutama dalam masalah perilaku keberagamaan. Ciri itu terletak pada
aspek kemanusiaan dan ketuhanan yang keduanya berjalanan beriringan.

Pada abad 19 muncul pemikiran dari filsafat Barat yakni humanisme tahun
1808. Humanisme di Jerman lebih dikenal dengan istilah Aumanismus yaitu teori
yang meyakini manusia sebagai tujuan dari segalanya dan memiliki nilai superioritas
(Mueller & Sartre, 1947). Sedangkan humanisme religius merupakan konsep yang
mengkombinasikan antara nilai-nilai kemanusiaan dengan ajaran agama. Kehadiran
humanisme religius merupakan reaksi atas humanisme di Barat, yang berlebihan
dalam memandang kedudukan manusia sampai lupa dengan intervensi campur
tangan Tuhan dalam kehidupan (Ibda, 2020). Agama Islam mengajarkan
keseimbangan dalam hidup, maka terdapat ajaran hablu minallah (hubungan dengan
Tuhan) dan hablu minannas (hubungan dengan sesama manusia), yang tercermin
pada perilaku keberagamaan masyarakat (Rozaq, 2019).

Daradjat mengungkapkan bahwa perilaku keberagamaan merupakan perilaku
individu dalam memahami agama yang dipraktikan dalam kehidupan sehari-hari
(Daradjat, 1989). Jalaludin Rahmat memiliki definisi mengenai keberagamaan, yakni
perilaku yang bersumber dari Nash. Keberagamaan juga diartikan sebagai sikap
pemeluk agama untuk mencapai tujuan dan mengamalkan ajaran agama dalam
kehidupan. Maka, perilaku keberagamaan mencakup beberapa dimensi, seperti
keyakinan, pengetahuan, praktik, pengalaman, dan konsekuensi. Perilaku manusia
memiliki signifikansi dengan apa yang dipahaminya (Suriati et al., 2022). Termasuk

dalam hal memahami agama akan tercermin pada perilaku keagamaannya.



M. Agus Wahyudi dkk,
Humanisme Religius RMP. Sosrokartono: Manifestasi Perilaku Keberagamaan Masyarakat Jawa| 219

Perilaku keberagamaan masyarakat bersifat variatif dan dinamis, yang
dipengaruhi perubahan tatanan sosial, ekonomi, politik, dan agama itu sendiri.
Agama seharusnya menjadi pemasok moral masyarakat, namun sebagian masyarakat
memahami kalau agama hanya sebatas pada permasalahan ibadah ritual (Baudrillard,
2016). Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi juga menjadi faktor perubahan
perilaku keagamaan masyarakat (Setia, 1970). Perilaku keagamaan menjadi
cerminan dari agama tersebut, jika pemahaman keagamaan yang tidak tepat maka
perilaku dari penganut agama tersebut juga tidak tepat, bahkan keluar dari ajaran
agama. Selain faktor tersebut pemahaman agama yang tidak tepat akan mempegaruhi
perilaku keberagamaan yang tercermin pada, misalnya menurunnya moralitas
masyarakat.

Ketidakpedulian antar manusia dapat berujung pada krisis kemanusiaan, dan
persoalannya kini beraneka ragam, termasuk persoalan moralitas manusia. Misalnya,
Krisis kemanusiaan seringkali memunculkan pertanyaan tentang tanggung jawab
moral kita terhadap individu atau kelompok yang menghadapi penderitaan atau
kesulitan. Tanggung jawab untuk membantu mereka bisa menjadi pertimbangan
moral yang kuat. Moralitas adalah keyakinan yang mendasari perilaku dan
pemikiran berdasarkan kesepakatan bersama, dan moralitas yang baik adalah modal
pribadi dalam interaksi sosial (Miswardi et al., 2021). Moralitas menjadi bagian
integral dari kehidupan manusia, dengan adanya norma-norma yang disepakati
membuat hubungan antar individu menjadi kehidupan yang stabil. Moral merupakan
norma-norma yang disepaki bersama oleh selah satu masyarakat dan ditaati oleh
masyarakat tersebut. Maka tidak heran jika setiap kelompok masyarakat memiliki
norma-norma tersendiri.

Jawa memiliki tokoh yang pemikirannya sarat akan nilai-nilai luhur
masyarakat Jawa yakni mengedepankan aspek kemanusiaan (Wahyudi & Bakri,
2021). Salah satunya adalah RMP. Sosrokartono tokoh dari Jepara Jawa Tengah yang
mengajarkan tentang kemanusiaan (Aksan, 1986). Terdapat beberapa penelitian
terkait RMP. Sosrokartono, diantaranya Aguk Irawan yang mengatakan bahwa
pemikiran RMP. Sosrokartono jika diamati ternyata mengajarankan konsep Insan al-
Kamil terutama dalam karnyanya yakni simbol “alif” (A. Irawan, 2021). RMP.

Sosrokartono merupakan tokoh dari Jawa yang memiliki keunikan dalam ajarannya



220 | Bidayah: Studi [lmu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No. 2, Desember 2025: 217-230

yang menekankan aspek-aspek kemanusiaan, memanusiakan manusia dijadikan
media mendekatkan diri kepada Tuhan (Thohari et al., 2022).

Dalam ajaran RMP. Sosrokartono, secara eksplisit RMP. Sosrokartono tidak
menjelaskan konsep humanisme religius, tetapi secara implisit gagasannya tersirat
akan konsep humanisme religius dan hal tersebut merupakan manifestasi dari
perilaku keagamaan yang menyeimbangkan kehidupan di dunia dengan kehidupan
kelak di akhirat. Maka, hal ini menjadi salah satu alasan akademik untuk dilakukan
penelitian supaya dapat tergambarkan bagaimana makna yang terkandung dalam
pemikiran seorang tokoh.

Penelitian ini akan melakukan penelaahan secara mendalam terhadap
pemikiran RMP. Sosrokartono untuk melihat pemikirannya yang bercorak
humanistik, sehingga diketahui dan dapat diaplikasikan dalam masyarakat. Penilitian
ini memunculkan pertanyaan di antaranya; pertama, apa humanisme religius menurut
RMP. Sosrokartono. Kedua, bagaimana model perilaku keberagamaan masyarakat

Jawa.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan. Penelitian kualitatif menekankan pada pengamatan fenomena dan lebih
meneliti ke subtansi makna dari fenomena atau objek yang diteliti (Anggito &
Setiawan, 2018). Sedangkan metode studi kepustakaan merupakan teknik
pengumpulan data dengan melakukan penelaahan terhadap literatur baik berupa
buku, catatan, jurnal dan data-data lain yang berkaitan dengan masalah penelitian
(Anggito & Setiawan, 2018). Dalam penelitian ini akan mengkaji pemikiran seorang
melalui sebuah karya atau gagasannya gagasan dari tokoh tersebut.

Data primer penelitian ini adalah pemikiran atau ajaran RMP. Sosrokartono
yang digunakan sebagai pijakan awal penelitian. Sedangkan data sekunder berupa
jurnal, buku dan serat tentang RMP. Sosrokarto dan berdasarkan tema penelitian
yakni humanisme religus dan perilaku keagamaan. Analisis data dalam penelitian ini
dilakukan secara tematis, dengan fokus pada pendekatan kualitatif berbasis konten.

Penelitian di bidang akademik diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik



M. Agus Wahyudi dkk,
Humanisme Religius RMP. Sosrokartono: Manifestasi Perilaku Keberagamaan Masyarakat Jawa| 221

terhadap pemikiran humanistik salah satu tokoh Jawa yang dikenal dengan RMP.

Sosrokartono.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Raden Mas Panji Sosrokartono lahir pada 10 April 1877 di Mayong Jepara
dan wafat pada 8 Februari 1952, ia merupakan anak dari Raden Mas Adipati Ario
Samingoen Sosroningrat, seorang yang pernah menjadi bupati di Jepara (Rahman,
2013). RMP. Sosrokartono putra ketiga dari Raden Mas Adipati Ario Samingoen
Sosroningrat dengan istrinya yang bernama Ngasirah, putri kyai Mudirono dari Teluk
Awur. RMP. Sosrokartono mempunyai tiga adik perempuan, yaitu Kartini, Kardinah,
dan Roekmini. Kehidupan Sosrokartono telah lama dihabiskan di lingkungan Barat,
namun corak pemikirannya dan gaya hidupnya tidak terlepas dari nilai-nilai
masyarakat Jawa. Sehingga orang Barat menjulukinya dengan sebutan De Javanese
Prins atau Pangeran dari Jawa (Khakim, 2008).

Selain itu, RMP. Sosrokartono juga mempunyai sebutan Mandor Klungsu dan
Djoko Pring. Mandor klungsu berasa dari klungsu (biji asam) bentuknya kecil namun
kuat, yang kemudian di tanam dan menjadi pohon yang besar kuat dan bermanfaat.
Selain itu, mempunyai sifat kokoh dan tegar. Mandor disini adalah memiliki arti
sebagai penanam biji asam (klungsu). Sedangkan Djoko Pring maksudnya adalah,
Djoko adalah pria yang belum menikah dan Pring adalah pohon bambu. Bambu
selalu tumbuh dan meregenerasi dirinya sendiri. Dari daun hingga akarnya, pohon
bambu bermanfaat bagi manusia (Danim, 2002). Julukan itu mencerminkan
pengabdian seumur hidup RMP. Sosrokartono kepada Tuhan dan menularkan
manfaat kebaikan kepada orang-orang di sekitarnya (Syuropati, 2011).

Pemikiran RMP. Sosrokartono penuh dengan filosofi-filosofi luhur yang
sangat dalam, terutama dalam hal pengabdian kepada Tuhan dan kemanusiaan.
Rahman mengungkapkan ilmu dan ajaran RMP. Sosrokartono memiliki 53 ajaran
dengan filosofi yang berbeda-beda dan memiliki tafsir yang mendalam (Rahman,
2013). Ajaran RMP. Sosrokartono meliputi ilmu kantong bolong, ilmu kantong
kosong, dan ilmu sunyi (Wahyudi & Azka, 2021). Dimana ketiganya mencakup
aspek moral dan spiritual manusia yang dapat disebut sebagai salah satu bentuk

humanisme religius.



222 | Bidayah: Studi [lmu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No. 2, Desember 2025: 217-230

Humanisme Religius RMP. Sosrokartono

Perpaduan antara nilai-nilai kemanusiaan dan ketuhanan menghasilkan
sintesis yang disebut humanisme religius. Sehingga menjadi distingsi dari bentuk
teori humanisme (barat) yang telah ada sebelumnya. Humanisme di Barat terlalu
dinilai ekstrem karena menjadikan manusia sebagai pusat dari segalanya, dan
menepikan intervensi Tuhan dalam aspek-aspek kehidupan. Hal tersebut menjadikan
manusia berada dalam posisi puncak tatanan ciptaan Tuhan, namun disisi lain
manusia mengalami penurunan akan nilai-nilai spiritual. Hubungan antara manusia
dengan Tuhan dan alam semesta yang tidak harmonis menjadi penyebab akan
masalah spiritualitas (D. Irawan, 2019)

RMP. Sosrokartono sebagaimana yang telah dijelaskan di awal memiliki
beberapa pemikiran yang mengandung akan nilai-nilai kemanusiaan yang dipadukan
dengan nilai-nilai ketuhanan atau memiliki kesadaran bahwa manusia adalah seorang
hamba. Humanisme religius RMP. Sosrokarto tertuang dalam beberapa
pemikirannya, sebagaimana perkataannya:

“sinau ngraosake lan nyumerepi tunggalipun manungso, tunggalipun roso,

tunggalipun asal lan maksudipun agesang” (Aksan, 1986).

Maksud kutipan di atas adalah manusia memiliki perasaan atau kesadaran
bahwa antara manusia satu dengan lainnya untuk saling merasakan apa yang
dirasakan, misal ketika ada orang yang sedang kesulitan diharapkan kita dapat
merasakan kesulitan itu dan memberikan pertolongan untuk meringankan kesulitan
tersebut, sebagai tanggung jawab kita sebagai manusia. Selain itu, dalam ungkapan
RMP. Sosrokartono di atas, telah ditegaskan bahwa manusia berasal dari tempat yang
sama yakni sama-sama hamba Tuhan. Sebagaimana dalam Islam sesama manusia
kita diharapkan saling tolong menolong dalam hal kebaikan.

Dapat terlihat bahwa RMP. Sosrokartono sangat menekankan aspek
kemanusian (humanis) tanpa melupakan bahwa aspek ketuhanan (religius), sebab
mencintai sesama manusia merupakan bentuk dari kecintaan seorang hamba kepada
Tuhannya. Ia menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusia dalam kehidupan, namun
menyadari bahwa di atasnya ada yang lebih tinggi dan agung yakni Tuhan. Inilah

yang menjadi distingsi dengan humanisme yang berada di Barat.



M. Agus Wahyudi dkk,
Humanisme Religius RMP. Sosrokartono: Manifestasi Perilaku Keberagamaan Masyarakat Jawa| 223

Selain itu terdapat ungkapan dari RMP. Sosrokartono dalam Muhammad Ali

yang mengambarkan nilai-nilai humanisme religius, sebagai berikut:

“Aku RMP. Sosrokartono, Aku ora mampu, Aku ora kuasa, Tak ada perilaku
berarti yang kulakukan, Sesungguhnya dari Tuhan, Allah, Gusti yang Maha
Agunglah yang telah melakukan segala sesuatunya, Orang-orang telah salah
terka, Dikiranya bahwa akulah (Sosrokartono) yang melakukannya” (Ali,

1966).

Kutipan di atas memiliki pemahaman sebagai berikut, penderitaan merupakan
guru sejati, dan mereka yang mempelajari pengalam atau penderitaan itu disebut
dengan murid sejati. Pada setiap diri individu terdapat sosok guru sejati dan murid
sejati, yang pada hakikatnya bagi RMP. Sosrokartono guru yang sejati hanyalah
Tuhan, namun perantara belajar yang baik ialah belajar kepada sesama manusia yang
menderita dan sengsara, dari itu manusia bisa mendapatkan ilmu dan pembelajaran
yang lebih baik mengenai kehidupan di dunia dan akhirat kelak.

Selain itu terdapat juga pemikiran RMP. Sosrokartono yang dituliskan
melalui suratnya Djoko Pring, yang berbunyi:

“Soegih tanpa bondho, Digdoyo tanpo adji, Ngelurug tanpo bola, Menang

tanpa ngasorake” (Aksan, 1986).

Artinya: Kaya tanpa harta, sakti tanpa azimat, melawan tanpa pasukan,
memang tanpa merendahkan.

Makna kutipan di atas mengambarkan adanya perilaku keagamaan yang tidak
hanya mementingkan kekayaan duniawi, misalnya menghindari kesombongan,
keangkuhuan, berlebihan, dan sifat-sifat negatif lainnya. Konsistensi RMP.
Sosrokartono terlihat pada sikapnya bahwa Tuhan menjadi orientasi dari segala
tindak, perbuatan dan ucapan. Sikap semacam ini akan menjadikan manusia lebih
berhati-hati dalam menjalani kehidupan, sehinggu memunculkan perilaku keagamaan
yang ramah terhadap masyarakat.

Ajaran-ajaran semacam ini akan memberikan kepada masyarakat mengenai
perilaku keberagamaan yang tidak hanya memikirkan dirinya namun juga
memperhatikan orang-orang disekitar bahkan peduli terhadap lingkungan yang
menjadi bagian dari kekuasaan Tuhan. Berdasarkan hasil wawancara dengan salah

satu tokoh agama, ia mengatakan bahwa saat ini perilaku keberagamaan beberapa



224 | Bidayah: Studi [Imu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No. 2, Desember 2025: 217-230

menunjukan keegoisan dengan hanya mementingkan diri sendiri dan kelompoknya
yang sepaham, bahkan mengucilkan mereka yang tidak sepaham dengan
kelompoknya. Hal ini salah satu yang memicu adanya kesenjangan perilaku

keberagamaan di masyarakat.

Perilaku Keberagamaan Masyarakat Jawa

Perilaku keberagamaan merupakan segala perbuatan dan ucapan yang
dilakukan oleh individu yang semuanya memiliki kaitan dengan ajaran agama, hal ini
dilakukan karena adanya kepercayaan kepada Tuhan dengan ajaran (Azmi et al.,
2021). Perilaku keberagamaan dipengaruhi oleh dua faktor internal dan eksternal.
Faktor internal yang memperngaruhi adalah minat dari individu sendiri yang tidak
diintervensi oleh orang lain. Sedangkan faktor ekternal yang mempengaruhi perilaku
keberagamaan adalah lingkungan masyarakat. Sebagaimana yang disampaikan di
awal, bahwa setiap masyarakat memiliki norma-norma tersendiri, norma inilah yang
membentuk atau yang memperngaruhi perilaku keagamaan dari individu di
masyarakat tersebut.

Masyarakat Jawa pada umumnya memiliki ciri khas berupa perilaku yang
sopan (andap asor) terhadap orang lain dengan mempertimbangkan usia, misalnya
yang muda menghormati yang tua, dan yang tua menghargai yang muda (Gusmian,
2020). Selain itu, perilaku masyarakat Jawa juga dipengaruhi oleh ada keyakinan,
mereka meyakini bahwa seluruh yang ada di muka bumi ini merupakan ciptaan dari
Tuhan yang harus kita jaga dan hormati (Bakri, 2020). Maka, tidak heran jika ada
anggapan yang tidak tepat misalnya persepsi yang mengatakan kalau orang Jawa
menyembah berhala seperti batu maupun pohon.

Perilaku masyarakat Jawa terhadap sesama manusia maupun alam tidak
terlepas dari pengaruh ajaran agama yang dianutnya. Islam misalnya mengajarkan
umatnya untuk menjalin hubungan yang baik dengan sang Pencipta, dengan sesama
manusia, dan hubungan dengan alam semesta. Begitu juga orang Jawa yang
menganut agama Islam, juga mempraktikan ajaran tersebut. Namun masyarakat Jawa
memiliki cara yang berbeda dalam mengamalkan ajaran Islam tersebut, sehingga
orang yang tidak memahami makna dari perilaku masyarakat Jawa cenderung tidak

tepat dalam mengambil kesimpulan terkait perilaku keagamaan masyarakat Jawa.



M. Agus Wahyudi dkk,
Humanisme Religius RMP. Sosrokartono: Manifestasi Perilaku Keberagamaan Masyarakat Jawa| 225

Apabila ditelaah secara mendalam, perilaku masyarakat Jawa sangat kuat
akan nilai-nilai keagamaan namun dibungkus dalam budaya lokal setempat, baik
melalui tradisi, syair, tembang, gamelan, dan falsafah-falsafah masyarakat Jawa
(Simuh, 1995). Sebagaimana yang diajarkan RMP. Sosrokartono, untuk
menyelaraskan hubungan antara manusia dengan Tuhan, serta dengan sesama
makhluk Tuhan. Manusia yang baik adalah manusia yang selalu memenuhi
kewajibannya yaitu mencintai, berbakti, serta mengabdi kepada Tuhan. Adapun
bentuk cinta, bakti, dan pengabdian manusia kepada Tuhan dilakukan dalam bentuk
kewajiban berperilaku mencintai, membantu, dan melayani sesama manusia tanpa
adanya pamrih.

Hal inilah yang menjadi manifestasi dari perilaku keberagamaan masyarakat
Jawa yang sarat akan nilai-nilai kemanusiaan dan keraligiusan. Maka humanisme
dapat dikatakan bahwa humanisme masyarakat Jawa merupakan jenis humanisme
religius, dengan tetap menjadikan Tuhan sebagai tujuan akhir.

Perilaku keagamaan merupakan manifestasi dari beberapa dimensi-dimensi
dari kegamaan itu sendiri. Glock dan Stark, yang dikutip Djamaluddin Ancok dan
Fuad Sahroni Suroso mengungkapkan bahwa dimesi perilaku keagamaan meliputi:
keyakinan, praktik agama, penghayatan, pengalaman agama, dan pengetahuan agama
(Ancok, 2001). Melalui dimensi-dimensi perilaku keagamaan ini akan terlihat
bagaimana corak perilaku keagamaan masyarakat Jawa yang menekankan aspek
kemanusiaan dan ketuhanan yang disebut dengan istilah humanisme religius
sebagaimana pemikiran RMP. Sosrokartono.

Masyarakat Jawa memiliki historis keyakinan yang panjang, sebelum Islam
masuk, masyarakat Jawa telah memiliki keyakinan animisme dan dinamisme yang
dipengaruhi oleh Hindu-Budha (Bakri, 2019). Islam masuk ke tanah Jawa dengan
cara yang adaptif dan kompromis, sehingga nilai-nilai ajaran Islam dapat
berkolaborasi dengan keyakinan masyarakat Jawa yang telah ada. Keyakinan
masyarakat Jawa berorientasi pada menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusian. Hal ini
terlihat pada perilaku masyarakat Jawa yang sangat menghargai para leluhurnya,
biasanya diekspresikan melalui ritual-ritual keagamaan misalnya seperti selametan.
Selametan adalah model budaya yang ada pada masyarakat Jawa, sebuah upaya

memohon kepada Tuhan melalui perantara manusia yang lain (Jannah, 2020).



226 | Bidayah: Studi [lmu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No. 2, Desember 2025: 217-230

Ilmu Kantong Bolong

RMP. Sosrokartono memiliki ajaran yang disebut ilmu kantong bolong,
maksudnya adalah sebuah ilmu tentang tempat yang selalu kosong. Tempat dalam
hal ini diibaratkan sebagai manusia. Karena tempatnya kosong, apapun yang
ditempatkan di sana akan selalu mengalir, menjadi kosong dan sunyi, termasuk harta
dan barang-barang material dunia ini seperti harta dan kekayaan lainnya
(Tondowidjojo, 2012). Manusia memiliki banyak kekayaan, tetapi kekayaan itu
digunakan sebagai sarana untuk berbuat kebaikan dengan membaginya dengan
makhluk Tuhan lainnya untuk mendapatkan ridha-Nya.

Illmu kantong bolong merupakan pengetahuan yang timbul dari perasaan
manusia, bukan dari kehendak manusia, melainkan dari hati nurani manusia itu
sendiri. Pengetahuan ini muncul dari hati nurani manusia sebagai bentuk
penganugerahan diri sebagai hamba Tuhan di dunia ini. Praktik keagamaan inilah
yang menginspirasi perilaku keagamaan orang Jawa, mengedepankan nilai-nilai
sosial dengan tujuan menjaga keharmonisan dengan Tuhan beserta seluruh ciptaan-
Nya.

RMP. Sosrokartono melalui ajaran ini ingin menyampaikan bahwa cinta
kasih kepada Tuhan merupakan keyakinan mutlak. Membantu atau menolong sesama
manusia menjadi wujud pengabdian diri kepada Tuhan. Segala bentuk pengabdian
kepada Tuhan harus suwung ing pamrih (tidak boleh meminta imbalan apapun).
Ajaran kantong bolong memiliki beberapa unsur nilai, Pertama sikap cinta kasih
kepada Tuhan menolong manusia tanpa pamrih. Kedua, memiliki nilai material,
yakni harta kekayaan yang dimiliki manusia disalurkan kepada orang-orang yang
membutuhkan dan tanpa pamrih. Ketiga, nilai kerohanian, bahwa setiap waktu
seluruh jiwa raga dibaktikan kepada Tuhan yang Maha Esa.

Ilmu Kantong Kosong

[Imu kantong kosong merupakan istilah yang digunakan RMP. Sosrokartono
untuk menggambarkan tempat tanpa harta dan materi (manusia), berarti orang
memiliki harta dan materi tetapi merasa bahwa segala sesuatu hanya milik Tuhan
(Ali, 1966). RMP. Sosrokartono telah menyampaikan pemahaman yang bijaksana
yakni ketika manusia yang menolong kepada sesama manusia maka tidak perlu

mengharap imbalan dari yang ditolongnta. Karena itu sudah menjadi kewajiban



M. Agus Wahyudi dkk,
Humanisme Religius RMP. Sosrokartono: Manifestasi Perilaku Keberagamaan Masyarakat Jawa| 227

manusia sebagai umat beragama dan bentuk rasa syukur kita kepada yang Maha
Kuasa atas apa yang diberikan kepada kita.

Ilmu kantong kosong akan dapat dicapai apabila seseorang menghilangkan
aspek-aspek dalam diri yang hanya untuk dirinya sendiri dan diharapkan
mementingkan kepentingan umum. [//mu kantong kosong merupakan perjuangan
batin dengan mempertaruhkan seluruh raga dengan mengedepankan rasa kepedulian
terhadap sesama misalnya sifat dermawan. Hakikat dari ilmu kantong kosong adalah
ilmu yang mengajarkan amalan mencintai manusia dan Tuhan. Cinta yang sempurna
adalah semangat dan empati untuk membantu sesama manusia dalam hal penderitaan
dan ikut merasakan penderitaan tersebut.

Pada tahap ini RMP. Sosrokartono mengajarkan apa yang kita miliki di dunia
ini bukanlah milik kita sendiri melainkan orang lain juga memiliki hak atas apa yang
kita miliki, terutama orang yang membutuhkan. Bukan berarti kita tidak boleh
memiliki harta, namun yang diharapkan adalah bahwa harta yang kita miliki
hanyalah titipan dari Tuhan yang harus dijaga dan digunakan untuk pengabdian
kepada Tuhan. Dengan bahasa lain, dari Tuhan akan kembali kepada Tuhan. Hal ini
sebagaimana yang di ajarkan dalam Islam, bahwa sesama muslim harus saling
merasakan apa yang dirasakan muslim lainnya, terutama dalam membantu sesama
manusia.

Ilmu Sunyi

Ilmu sunyi merupakan tingkat terakhir setelah ilmu kantong bolong dan ilmu
kantong kosong. Kosong artinya sebagai bentuk kecintaan manusia kepada Tuhan.
Kosong juga diartikan sepi atau sunyi yang artinya tidak ada yang tersisa di dalam
diri manusia kecuali Tuhan. Ilmu sunyu pada hakikatnya istilah yang digunakan
RMP. Sosrokartono untuk menyampaikan ajaran wahdat al-wujud. Kantong bolong
dan kantong kosong adalah ilmu yang mengantarkan pada ilmu kesunyian. Kantong
yang berlubang dan kosong harus dicurahkan oleh umat kepada Tuhan oleh sesama
manusia yang mereka kasihi. Pengetahuan ini dalam pengabdian penuh kepada
Tuhan.

Mencapai tingkatan sunyi, manusia harus percaya bahwa Tuhan pasti akan
membalas semua perbuatan baik yang dilakukan tanpa pamrih. Keheningan hanya

dapat dicapai oleh mereka yang memiliki iman yang kuat. Tidak ada yang bisa



228 | Bidayah: Studi [Imu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No. 2, Desember 2025: 217-230

diharapkan dari perbuatannya, semua yang dilakukannya adalah dari dan untuk
Tuhan dan kembali kepada Tuhan. Dari sini terlihat corak perilaku keberagamaan
masyarakat Jawa yang menyandarkan semuanya kepada Allah melalui sikap peduli
terhadap sesama manusia.

Ketiga ilmu di atas merupakan satu kesatuan yang saling berkaitan ilmu
kantong bolong harus diyakinkan dalam setiap gerak hidup, pikiran, perasaan,
kehendak dan tindakan. Kantong Bolong artinya apa yang dimiliki tidak hanya untuk
diri sendiri akan tetapi mengalir atau dibagikan terhadap sesama manusia lain yang
membutuhkan, kemudian menyerahkan segalanya kepada Tuhan. Kantong kosong
berarti tidak mengharapkan imbalan apapun dari Tuhan atas apa yang dilakukannya.
Sikap semacam ini yang akan mengantarkan kesunyian, bahwa seluruh hidupnya
diorientasikan kepada Tuhan. Menjalin hubungan yang baik kepada sesama manusia
menjadi media untuk mendekatkan diri kepada Tuhan, sehingga terwujudlah perilaku
keberagamaan yang seimbang antara aspek kemanusiaan dan ketuhanan yang

dipraktikan oleh masyarakat Jawa.

KESIMPULAN

Humanisme religius merupakan sebuah konsep yang memadukan nilai-nilai
kemanusiaan dengan nilai-nilai ketuhanan. Sekaligus sebagai respon konsep
humanisme religius yang dari kalangan ilmuan Barat, dimana humanisme itu sendiri
lahir. Humanisme di Barat sangat menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan dan
menjadikan manusia sebagai pusat atas segalanya. Sehingga dapat menyebabkan
sikap manusia yang dapat dikatakan “atheis”, sebab tidak melibatkan bahwa Tuhan
selalu ikut capur dalam aspek-aspek kehidupan manusia. Humanisme religius hadir
untuk memberikan warna keilmuan dan merupakan sintesa dari kalangan humanisme
ekstrem dan kalangan teologis ekstrem.

RMP. Sosrokartono merupakan salah satu tokoh yang berasal dari Jawa, ia
memiliki pemikiran yang sarat akan nilai-nilai kemanusiaan. Kepeduliannya terhadap
sesama manusia dijadikan sebagai jembatan untuk mendekat diri kepada Tuhan.
Sikap menjunjung tingga terhadap sesama manusia dijadikan sebagai bentuk cinta
dan kepatuhannya kepada Tuhan. Sehingga hal inilah yang menjadi ciri dari perilaku

keagaamaan masyarakat Jawa yang diwarnai dengan nilai-nilai kemanusiaan dan



M. Agus Wahyudi dkk,
Humanisme Religius RMP. Sosrokartono: Manifestasi Perilaku Keberagamaan Masyarakat Jawa| 229

ketuhanan. Perilaku keberagamaan masyarakat Jawa dapat dikatakan tidak hanya
saleh individual namun juga saleh sosial. Humanisme religius inilah bentuk atau
menifestasi perilaku keagamaan masyrakat Jawa. Memanusiakan manusia dengan
cara menolong terhadap sesama menjadi bentuk cinta dan pengabdian seorang hamba

kepada Tuhannya.

DAFTAR PUSTAKA

Aksan. (1986). Ilmu dan Laku Drs. RMP Sosrokartono. Citra Jaya Murti.

Ali, M. (1966). Ilmu Kantong Bolong, llmu Kantong Kosong, Ilmu Sunji. Bhratara.

Ancok, D. (2001). Psikologi Islam. Pustaka Pelajar.

Anggito, A., & Setiawan, J. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. CV. Jejak.

Azmi, R., Emilyani, D., Jafar, S. R., & Sumartini, N. P. (2021). Hubungan
Religiusitas dengan Kejadian Depresi Pada Lansia di Balai Sosial Lanjut Usia
Mandalika. Bima Nursing Journal, 2(2), 119.
https://doi.org/10.32807/bnj.v2i2.726

Bakri, S. (2019). Dakwah Sufisme Jawa dan Potrer Keberagaman di Era Milenial
berbasis Kearifan Lokal. Esoterik: Ahlak Dan Tasawuf, 05(02), 267-281.
https://doi.org/10.21043/esoterik.v512.5936

Bakri, S. (2020). Teaching Values of Islamic Communism in Surakarta: Issues in the
First Quarter of the 20. Journal of Social Studies Education Research, 11(1),
192-212.

Baudrillard, J. (2016). The Consumer Society: Myths and Structures.

Danim, S. (2002). Metode Untuk Penelitian llmu-Ilmu Prilaku. Bumi Aksara.

Daradjat, Z. (1989). Kesehatan Mental. Peberbit Bulan Bintang.

Gusmian, [. (2020). Mitigasi Bencana Dan Kearifan Manusia Jawa: Kajian Atas
Naskah Lindhu. EFUDEPRESS.

Ibda, H. (2020). Kontekstualisasi Humanisme Religius Perspektif Mohammed
Arkoun. At-Tajdidi-Jurnal Ilmu Tarbiyah, 9(1), 17-48.
http://ejournal.stitmuhpacitan.ac.id/index.php/tajdid/article/view/159/78

Irawan, A. (2021). Esoteric Symbolism of The Letter Alif in Sosrokartono’s
Calligraphy and Al-Jilli’s Insan Kamil Concept. DINIKA : Academic Journal of
Islamic Studies, 6(1), 55—78. https://doi.org/10.22515/dinika.v611.3844

Irawan, D. (2019). Tasawuf sebagai Solusi Krisis Manusia Modern: Analisis
Pemikiran Seyyed Hossein Nasr. Tasfiyah, 3(1), 41.
https://doi.org/10.21111/tasfiyah.v3i1.2981

Jannah, A. Z. (2020). Bentuk Dan Makna Pada Penamaan Selametan Masyarakat
Jawa: Kajian Linguistik Antropologi. Dialektika: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan
Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 7(1), 76-88.
https://doi.org/10.15408/dialektika.v7i1.13722

Khakim, 1. G. (2008). Sugih Tanpa Bandha, Tafsir Surat-surat & Mutiara-mutiara
Drs. R M.P. Sosrokkartono. Pustaka Kaona.

Miswardi, Nasfi, & Antoni. (2021). Etika, Moralitas dan Penegak Hukum. Menara
Ilmu, 15(2), 150-162.

Mueller, G., & Sartre, J. P. (1947). L’Existentialisme est un humanisme. Books
Abroad, 21(1), 58. https://doi.org/10.2307/40086089



230 | Bidayah: Studi [lmu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No. 2, Desember 2025: 217-230

Rahman, 1. (2013). Pendidikan Kebangsaan Dalam Ilmu dan Laku Ajaran R.M.P.
Sosrokartono. Sutasoma: Journal of Javanese Literature, 2(1), 1-9.

Rozaq, A. (2019). Pendidikan Humanisme Religius dalam Pendidikan Islam. Jurnal
Ta'dib, 17, No. 2(2), 31.

Setia, P. (1970). Perubahan Perilaku Keberagamaan Masyarakat Perdesaan Pasca
Pembangunan Plta Cisokan Di Kabupaten Bandung Barat. Jurnal Studi Agama,
5(1), 1-17. https://doi.org/10.19109/jsa.v511.7894

Simuh. (1995). Sufisme Jawa: Transformasi Mistisisme Islam ke Mistik Jawa.
Bentang Budaya.

Suriati, T., Rahimi, R., & Hafinda, T. (2022). Metode Sosiodrama: Upaya
Pembentukan Perilaku Dalam Cerita Malin Kundang. Bidayah: Studi llmu-Ilmu
Keislaman, 13(2), 274-289. https://doi.org/10.47498/bidayah.v13i2.1345

Syuropati, M. (2011). Sugih Tanpa Bandha vs Ilmu Kanthong Bolong dalam
Spiritual R.M.P. Sosrokartono. Azna Books.

Thohari, A. M., Nisa, L. F., Azizah, N., Mutoharoh, R., & Tantia, E. A. (2022). Ilmu
Kantong Bolong R.M.P Sosrokartono Dalam Perspektif Moralitas Dan
Implementasinya Pada Kehidupan Milenial. Academica: JOurnal of
Multidisciplinary Studies, 6(2), 225-244.

Tondowidjojo, J. (2012). Sosrokartono dan Spiritualitas dari Abad ke Abad.
Yayasan Bina Tama.

Wahyudi, M. A., & Azka, F. M. (2021). Sufisme Jawa (Stdi Analisis Pemikiran
R.M.P. Sosrokartono dalam Ilmu Soegih Tanpo Bondho. In Sufism Today (1st
ed., Issue October 2021). Nusa Literasi Inspirasi.
https://doi.org/10.5040/9780755625109

Wahyudi, M. A., & Bakri, S. (2021). Javanese Religious Humanism ( Critical Study
of R ) M . P ) Sosrokartono ). 2(1), 69-82.
https://doi.org/10.18326/islah.v2i1.69-82



