Available online at:
https://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/bashair/article/view/5737

BASHA'IR
Jurnal Studi Alquran dan Tafsir
Published December 2025, 5(2): 133-139 Jurmal Seudi Al-Qur'an dan Tafsir
P-ISSN: 2708-1018]| E-ISSN: 2708-100X

PRINSIP MODERASI BERAGAMA DALAM TAFSIR AN-NASAFI

Fadhila Sidiq Permana
UIN Sunan Gunung Djati Bandung

Corresponding email: fadhilasidigpermana@uinsgd.ac.id

-
Abstrak

Moderasi beragama di zaman sekarang yang sering terjadi konflik antar golongan atau antar agama
sangatlah penting untuk menciptakan sikap beragama yang bijak dan tidak ekstrim. Berlebihan dalam
beragama merupakan kondisi yang bisa menyusahkan diri sendiri dan orang lain. Ekstrimisme
beragama menjadikan seseorang atau kelompok cenderung tidak bias objektif, tak mampu adil, dan
sering melakukan diskriminasi terhadap kelompok lain. Penelitian ini memilih objek kajian tafsir an-
Nasafi yang notabene beraliran Maturidiyyah dan bergenre Tafsir bi al-Ra'yi dan memiliki corak
rasional-teologis yang relevan untuk menafsirkan konsep wasatiyyah secara imparsial. Kemudian
metode yang dipakai dalam penelitian ini menggunakan metode Tafsir Maudhu'i (Tematik) dengan
pendekatan Analisis Isi (Content Analysis) Kualitatif terhadap ayat-ayat moderasi dalam Tafsir An-
Nasafi. Artikel ini mencoba menguraikan pentingnya moderasi beragama dan menjelaskan prinsip
moderasi beragama. Objek penelitian literatur ini adalah kitab tafsir an-Nasafi, dimana penulis focus
pada ayat moderasi dalam al-Qur’an. Penelitian ini menarik sebuah kesimpulan bahwa dalam tafsir an-
Nasafi terdapat dua prinsip besar yang fundamental tentang moderasi beragama. Prinsip pertama
adalah menjaga nilai keadilan (al‘Adl) dan prinsip kedua adalah upaya untuk mencegah sikap
berlebihan atau segala bentuk ekstrimisme (Daf'u al-Ghuluw) dalam ideologi dan sikap beragama.

Abstract

Religious moderation in today's age, where conflicts often arise between groups or religions, is crucial
for fostering a wise and non-extremist approach to faith. Excess in religiosity can lead to difficulties for
oneself and others. Religious extremism tends to render individuals or groups incapable of objective
bias, unable to be fair, and frequently discriminative towards other groups. This study selects the object
of study as the exegesis of an-Nasafi, which is primarily Maturidiyyah in orientation and has the genre
of Tafsir bi al-Ra'yi, with a rational-theological pattern that is relevant for interpreting the concept of
wasatiyyah impartially. Then, the method used in this study employs the Thematic Tafsir (Tafsir
Maudhu'i) method with a Qualitative Content Analysis approach to the verses of moderation in Tafsir
An-Nasafi. This article attempts to elucidate the importance of religious moderation and to explain the
principles of religious moderation. The object of this literature research is the tafsir text an-Nasafi,
where the author focuses on the verses of moderation in the Qur'an. This research draws the
conclusion that in the tafsir an-Nasafi, there are two fundamental principles regarding religious
moderation. The first principle is the preservation of justice (al-‘Adl), and the second principle is the
effort to prevent excessive attitudes or any form of extremism (Dafu alGhuluw) in ideology and
religious attitudes.

Keywords: Principles of Moderation, Religiousness, Tafsir an-Nasafi

-

A. PENDAHULUAN

Membangun moderasi beragama sangat diperlukan untuk menciptakan sikap keagamaan yang
bijak dan tidak ekstrim. Berlebihan dalam beragama merupakan kondisi yang bisa menyusahkan
diri sendiri dan orang lain. Nabi Muhammad bahkan pernah berpesan bahwa agama itu mudah,

Basha'ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [133]


https://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/bashair/article/view/5737
mailto:fadhilasidiqpermana@uinsgd.ac.id

Fadhila Sidiq Permana

seseorang yang membuat berat urusan agama, ia justru akan kewalahan dan berantakan (Al-Bukhari,
2016). Sikap atau cara pandang yang berlebihan dalam beragama selain akan menyusahkan diri
sendiri, hal itu juga berpotensi menjadikan seseorang atau kelompok menjadi tertutup dan kurang
terbuka terhadap pandangan atau perspektif lain. Misalnya seseorang atau kelompok yang begitu
fanatik memegang teguh beberapa dalil ajaran agama yang mereka pahami, dimana kondisi tersebut
seringkali membuat seseorang tidak sempat mempelajari dan memahami banyak dalil lain dalam
ajaran agama. Fanatisme yang berlebihan dalam mempelajari satu cabang keilmuan saja akan
memberikan dampak yang negatif, dan hal ini dikritik oleh al-Ghazali yang mengatakan bahwa
banyak sekali orang-orang yang maghrur (tertipu/ terbelenggu) karena hanya mendalami satu bidang
keilmuan saja dan mereka terhenti atau bahkan terhijab oleh bidang keilmuan mereka, sehingga
mereka tidak mengenal Tuhannya (Al-Ghazali, n.d.).

Menurut al-Qardhawi penyebab terjadinya berbagai kekacauan di kalangan umat beragama
adalah karakter dan sikap berlebih-lebihan dalam agama. Hal tersebut memiliki beberapa indikator
seperti: fanatik terhadap suatu pendapat, mewajibkan perkara yang tidak diwajibkan oleh Allah,
memperberat sesuatu tidak pada konteksnya, buruk sangka kepada sesama, mengkafirkan orang atau
kelompok lain, dan lain sebagainya (Nurdin, 2021). Dalam konteks hubungan antar golongan dan
antar-umat beragama, membangun moderasi sangatlah penting untuk menciptakan kesadaran
tentang perlunya membuka ruang dialog. Dengan adanya ruang dialog, seseorang atau kelompok
dari berbagai golongan dan agama bisa saling berdiskusi, saling memahami sudut pandang orang
lain, dan berkolaborasi untuk membina hubungan yang harmonis antar golongan dan antar-umat
beragama (Rohmah, 2023).

Kelompok yang moderat di dalam al-Qur’an diistilahkan sebagai ummatan wasathan (umat
pertengahan), kata wasath disitu oleh Ibnu ‘Asyur ditafsirkan sebagai segala sesuatu yang berada di
tengah. Kata wasath juga bermakna nilai-nilai Islam yang terbangun dengan landasan berpikir yang
lurus dan pertengahan, serta tidak berlebihan dalam hal-hal tertentu (Habibie et al., 2021).
Berangkat dari istilah tersebut, kemudian muncul terminologi wasathiyah yang disematkan pada
kalangan yang memiliki paham moderasi beragama. Wasathiyah juga diartikan sebagai keseimbangan
dan keadilan, sebagai penengah antara dua hal atau kubu yang saling berhadapan, memiliki karakter
yang tidak terlalu ketat dan tidak terlalu longgar, dan tidak pernah menonjolkan kecenderungan
pada pihak manapun (Irawan, 2017).

Suatu komunitas dianggap moderat jika memiliki beberapa unsur seperti: moderasi sikap atau
perilaku kelompok, moderasi ideologis kelompok, dan moderasi ideologis individu (Schwedler,
2011). Untuk membangun moderasi beragama dalam suatu masyarakat, maka perlu melibatkan
setiap elemen dan umat beragama yang beragam untuk mencapai tujuan yang sama berlandaskan
nilai kebersamaan, saling menghormati, dan diperlukan paradigma yang inklusif, serta kesadaran
untuk saling mengerti terkait keragaman dalam praktik ritual keagamaan (Viktorahadi, 2022). Hal
tersebut tentunya tidak mudah, karena maraknya paham radikalisme dan gesekan antar kepentingan
yang cenderung mementingkan diri sendiri dan kelompok masing-masing. Maka upaya untuk
membangun pemahaman yang moderat dan usaha untuk mendewasakan diri agar mampu bersikap
adil sangatlah penting (Islamy, 2022). Karena jika kedua hal itu dapat tercapai, maka akan tercipta
komunitas masyarakat yang moderat. Oleh sebab itu, terlebih dahulu kita harus memahami prinsip
moderasi beragama, kemudian menanamkan prinsip tersebut sebagai landasan ideologi dan sikap
individu ataupun kelompok.

B. METODE PENELITIAN
Artikel ini masuk kategori penelitian pustaka (Library Research). Penelitian pustaka adalah
suatu penelitian yang dikerjakan dengan menggunakan literatur kepustakaan, baik berupa buku,

[134] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir



Prinsip Moderasi Beragama Dalam Tafsir An-Nasafi

artikel, maupun laporan hasil penelitian terdahulu (Nur Khaliq & Pangestu, 2025). Bahan primer
dari penelitian ini adalah karya tafsir an-Nasafi, sedangkan bahan sekundernya meliputi buku-buku
atau kitab-kitab lain yang mengandung kesesuaian tema, serta beberapa artikel jurnal untuk
memperkaya khazanah penelitian ini. Artikel ini fokus pada telaah QS. Al-Bagarah ayat 143 dalam
tafsir an-Nasafi, kemudian konsep moderasi yang disajikan dan diintegrasikan merupakan beberapa
prinsip yang digagas Usep Dedi Rostandi, guru besar UIN Sunan Gunung Djati Bandung.
Metode penelitian kepustakaan memiliki beberapa tujuan yang layak untuk menjadi
pertimbangan dalam melakukan sebuah penelitian, antara lain:
1) Membuat konstruksi pemahaman yang mendalam terkait tema penelitian yang dipilih
dalam penyusunan artikel ilmiah,
2) Menganalisis dan mengidentifikasi berbagai perspektif tentang tema atau topik penelitian,
3) Mengidentifikasi kesenjangan pemahaman atas suatu pengetahuan dan wilayah-wilayah
yang membutuhkan penelitian lebih lanjut,
4) Mengembangkan kerangka teoretis yang menjadi dasar penelitian,
5) Menyusun hipotesis atau pertanyaan penelitian yang terarah,
6) Menginterpretasikan dan melakukan analisa data yang diperoleh melalui aktivitas
penelitian,
7) Menarik suatu kesimpulan dan rekomendasi berdasarkan pada temuan-temuan penelitian,
8) Mengembangkan teori atau model baru (Abdurrahman, 2024).

Sedangkan jika ditinjau dari konsep tafsir maudhu’i, artikel ini menggunakan cara yang
berbeda dengan langkah-langkah yang pernah dipaparkan oleh al-Farmawi. Penulis menggunakan
satu objek tafsir dan ayat primer menjadi konsentrasi penelitian. Kemudian objek tersebut diuraikan
secara komprehensif dan mendalam dengan menelaah pemikiran an-Nasafi dalam karya tafsirnya.
Sehingga artikel ini lebih cocok disebut sebagai telaah pustaka produk tafsir, dibandingkan dengan
sebutan tafsir tematik (maudhu’i).

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Profil Ringkas Kitab Tafsir An-Nasafi

Kitab Tafsir An-Nasafi memiliki judul asli Madarik alTanzil wa Haqaiq alTa'wil, kitab ini
merupakan karya dari Abdullah bin Ahmad bin Mahmud an-Nasafi al-Hanafi. An-Nasafi merupakan
salah satu ulama yang mumpuni dalam bidang figih dan ushul figih, beliau juga pakar dalam tafsir
al-Qur’an dan Hadits. Tafsir an-Nasafi merupakan ringkasan dari Tafsir al-Baidhawi dan Tafsir al-
Kasyaf karya al-Zamakhsyari, namun meskipun demikian, Tafsir an-Nasafi tidak mengadopsi paham-
paham Muktazilah dalam Tafsir al-Kasyaf dan tetap berpijak pada madzhab ahlus sunnah wal jama’ah
(Al-Dzahabi, 2000).

Selain itu tafsir an-Nasafi lebih berorientasi atau bernuansa agidah dan tasawuf. Tafsir an-
Nasafi juga merupakan salah satu kitab tafsir yang menjadi rujukan utama kitab tafsir lain, seperti
kitab al-Asas fi al-Tafsir karya Sa’id Hawa. Karena kitab tafsir karya Sa’id Hawa selain menjadikan
tafsir Ibnu Katsir sebagai rujukan utama dalam penulisannya, karya Hawa tersebut juga menjadikan
Tafsir an-Nasafi sebagai referensi utamanya (Idris, 2019).

Sedangkan an-Nasafi sendiri sebagai pengarang kitab tafsir an-Nasafi, seringkali dikategorikan
sebagai salah satu ulama yang tidak setuju jika pandangan para sufi dianggap sebagai tafsir, demikian
pula pendapat al-Zarqani, al-Suyuti, al-Zarkasyi, dan lain-lain (Sholiha et al., 2024). Tentu dalam hal
ini penulis tidak sepakat dengan pandangan tersebut, namun terlepas dari hal itu penulis tetap
merasa perlu menelaah sisi lain dalam kitab tafsir an-Nasafi tentang ayat moderasi beragama. Karena
dengan upaya tersebut kita akan bisa lebih objektif dalam memandang tokoh yang pemikiran dan
pendapatnya berbeda.

Basha'ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [135]



Fadhila Sidiq Permana

2. Konsep Moderasi Beragama

Beberapa istilah seperti al-i’tidal, altawassuth, dan altawazun, meskipun mempunyai definisi
yang hamper sama atau mirip, ketiganya dapat dipadukan menjadi suatu konsep yang dikenal
sebagai “wasathiyyah”. Wasathiyyah merupakan konsep yang mencerminkan pendekatan Islam yang
moderat dan seimbang dalam berbagai aspek kehidupan. Istilah "moderat" seringkali digambarkan
oleh sebagian kalangan sebagai karakter yang modernis, progresif, dan inklusif. Penggunaan istilah
Islam moderat selalu berhubungan dengan nilai Islam yang universal atau dikenal sebagai Islam yang
Rahmatan lil ‘Alamin. Pemahaman tentang Islam yang moderat merujuk pada keseimbangan antara
keyakinan personal dan toleransi sosial, dimana seseorang memiliki keyakinan tertentu namun tetap
memperlihatkan toleransi yang seimbang terhadap keyakinan orang lain.

Istilah moderat mempunyai dua pengertian, pertama adalah mencegah atau menghindari
sikap, tindakan, dan pandangan yang ekstrim. Kedua adalah suatu kecenderungan untuk memilih
posisi tengah atau sikap yang seimbang. Dengan demikian, konsep moderat mencerminkan
pendekatan yang tidak ekstrim, dengan selalu bergerak ke jalan tengah atau menuju sikap yang
seimbang. Menurut M. Hanafi moderat (alwasath) merupakan pendekatan dalam berpikir,
berinteraksi, dan berperilaku yang seimbang saat menghadapi dua perkara yang saling berhadapan.
Dalam konteks ini, moderat adalah upaya menemukan sikap yang ideal untuk memadukan prinsip-
prinsip ajaran Islam dan tradisi yang berlangsung di masyarakat, khususnya dalam hal
keberimbangan ibadah, aqgidah, akhlak, dan muamalah (Reza Irsali et al., 2025).

Konsep Islam moderat juga mengajarkan kepada kita semua untuk tidak berlebihan dalam
beribadah dan beragama. Nabi Muhamaad juga menganjurkan umatnya untuk tidak berlebihan
dalam segala sesuatu. Baginda Nabi suatu ketika pernah menasihati Abdullah bin Amr, salah satu
sahabat nabi yang suka beribadah terus menerus tanpa henti, sahabat tersebut melaksanakan puasa
sepanjang hari. Pada siang hari ia berpuasa tapi tidak berbuka di malam hari, dan melakukan sholat
malam tanpa tidur. Kemudian baginda Nabi menasihati Abdullah bin Amr untuk jangan
memaksakan diri secara berlebihan dalam beribadah. Oleh karena itu, umat Islam dianjurkan untuk
moderat dan tidak berlebihan dalam beragama, dalam beribadah, serta dalam segala aspek
kehidupan (Afifah, 2023).

Menurut Dr. H. Usep Dedi Rostandi, Lc, MA, dalam menjalani kehidupan sehari-hari kita
hendaknya menperaktikan lima prinsip moderasi beragama agar hidup rukun, mampu hidup
berdampingan, dan toleran. Lima prinsip tersebut adalah:

1. Wasathiyyah. Istilah ini berasal dari Bahasa Arab yang artinya sikap tengah, tidak ekstrem

ke kanan atau ekstrem kiri.

2. Tasamubh (toleran). Moderasi Beragama meyakini bahwa perbedaan adalah sunnatullah.
Manusia harus saling menghargai dan menghormati tanpa membeda-bedakan agama, ras
dan suku.

3. Musawah (kesetaraan dan kesejajaran). Manusia sama dalam hak dan kewajiban tanpa ada
perbedaan kebangsaan, aliran, kelompok, keturunan, harta dan lainnya.

4. ‘Adalat (adil). Memberikan hak dan kewajiban yang sama kepada semua orang tanpa
memandang perbedaan ras, agama, jenis kelamin, dan status sosial.

5. Terbuka dan Dinamis. Sikap beragama yang menerima kritik dan masukan untuk
kebaikan serta terus bergerak untuk kebaikan, tidak jumud dan statis (Dedi Rostandi,
2024).

Salah satu tujuan utama perlunya membangun moderasi agama adalah untuk menjadi strategi
kebudayaan dalam merawat keragaman budaya dan menghormati segala perbedaan. Dalam konteks
Indonesia yang notabene merupakan bangsa yang sangat heterogen, para pendiri bangsa kala itu
telah berhasil mewariskan kesepakatan dalam berbangsa dan bernegara melalui Pancasila dan NKRI

[136] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir



Prinsip Moderasi Beragama Dalam Tafsir An-Nasafi

(Negara Kesatuan Republik Indonesia). Meskipun Indonesia bukan negara agama, namun Indonesia
tentu tidak dapat memisahkan agama dari kehidupan sehari-hari warganya. Oleh sebab itulah
moderasi beragama diperlukan untuk menyatukan nilai-nilai agama dengan nilai-nilai adat istiadat
dan kearifan lokal. Moderasi beragama menjadi perekat persamaan tanpa mempertajam perbedaan
dalam keragaman budaya, suku, bahasa, etnis, dan agama di Indonesia.

Moderasi beragama juga memiliki tujuan lain, yakni untuk mengembalikan praktik beragama
sesuai dengan esensinya, yaitu membawa misi perdamaian dan keselamatan serta menjaga martabat
manusia sebagai makhluk yang dimuliakan Allah Ta’ala. Moderasi beragama menjadi solusi untuk
mengatasi kompleksitas masalah kehidupan manusia dan perbedaan penafsiran dalam memahami
teks-teks agama yang dapat memicu konflik dan fanatisme berlebihan. Dengan membina dan
menerapkan moderasi beragama, diharapkan tidak akan ada lagi konflik yang mengatasnamakan
agama dan eksistensi kemanusiaan akan terpelihara. Moderasi beragama menjadi cara pandang
untuk menghindari radikalisme dan ekstrimisme yang dapat merusak persatuan dan kesatuan

bangsa (Nurlaili et al., 2024).

3. Prinsip Moderasi Beragama Dalam Tafsir An-Nasafi
Moderasi beragama merupakan sikap atau cara pandang yang senantiasa berupaya untuk
mengambil posisi tengah antara dua sikap yang berseberangan dan berlebihan, sehingga dua sikap
ekstrim yang berseberangan tersebut tidak mendominasi pikiran dan sikap seseorang atau kelompok
yang moderat (Faigah & Pransiska, 2018).
Dalam al-Qur’an landasan teologis tentang moderasi beragama dijelaskan dalam QS. Al-
Bagarah ayat 143, dimana Allah Ta’ala berfirman:

Zo g oFofs Nesay e & T T 8 A R szt WO 4the
gl (Sl J2d 03555 1 e dligd 155 s 4 2Slas U5
Dan demikianlah Kami (Allah) telah menjadikan kalian umat yang tengah-tengah (moderat) agar
kalian menjadi saksi yang berjuang atas nama manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi
saksi dan mengakui (kinerja) kalian.
Dalam tafsir an-Nasafi umat yang moderat (ummatan wasathan) dijelaskan:

2

S e LS ol e Blag¥ly 1 ) golesy BBV OY lawy Ll : sy Tls {ang &)
LS (5T zm o ol Lpam ) ed OUBYY G Jis Lol 08 Ypte o () s Sl L3l s
o Slad) Sl sl | B il i) Loy Bl (STher ally Bpall oy dlowsie (Sald Wles

U Ay b sy LU 0 5oy o 35gd) pea gpa by iYL el 1sdooy

Dalam penggalan naskah tafsir an-Nasafi tersebut dijelaskan bahwa istilah ummatan wasathan
merupakan umat pilihan yang memiliki sifat adil, karena tengah-tengah itu tidak berlebihan atau
tidak terlalu condong pada golongan tertentu. Sepertihalnya Tuhan yang menjadikan kiblat umat
Islam berada di tengah-tengah antara timur dan barat, maka Dia menjadikan umat Muhammad
sebagai umat tengah-tengah yang selamat dari belenggu dan sifat tercela. Umat nabi Muhammad
ketika itu tidak terbelenggu seperti kaum Nasrani yang menganggap Isa al-Masih sebagai Tuhan dan
tidak melakukan perbuatan ceroboh dan tercela seperti kecerobohan kaum Yahudi yang ketika itu
menganggap Maryam telah berzina dan berasumsi bahwa Isa merupakan anak zina (An-Nasafi,
1998).

Dengan begitu dapat dipahami bahwa prinsip moderasi dalam tafsir an-Nasafi menekankan
pada nilai keadilan dan upaya pencegahan dari sikap, pemikiran, dan ideologi yang ekstrim. Dua
hal tersebut merupakan prinsip yang sangat penting, utamanya bagi seluruh warga negara Republik
Indonesia yang hidup berdampingan dengan segala perbedaan, baik perbedaan dalam budaya,

Basha'ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [137]



Fadhila Sidiq Permana

bahasa, atau agama. Sehingga ketika prinsip tersebut telah menjadi komitmen bersama, maka
konflik atas nama apapun dapat dikurangi dan dicegah. Kerukunan antar umat beragama juga akan
terbina dengan baik.

Ketika seseorang sudah mampu bersikap adil dan memiliki rasa keadilan dalam dirinya, maka
orang tersebut tidak akan mudah memusuhi dan mencaci maki orang lain yang berbeda golongan
atau pandangan. Sehingga ketika dalam diri seseorang sudah tertanamkan sifat adil, orang-orang
yang berbeda tidak akan terganggu dan tak akan khawatir ter-diskriminasi ketika berada di dekatnya.
Ajaran agama Islam yang utama adalah ketika seseorang tidak melukai orang lain atau saudara
seagamanya dengan lisan dan perbuatannya. Dengan memiliki sifat adil, seseorang atau kelompok
juga akan ringan untuk memberikan apresiasi kepada orang lain dan kelompok lain atas pencapaian
mereka, dan hal ini juga merupakan tanda kesempurnaan iman dalam diri seseorang (Al-’Asqgalani,
2005).

Prinsip dasar dalam moderasi beragama yang dijelaskan an-Nasafi dalam tafsirnya atas QS. al-
Bagarah ayat 143 tersebut sejalan dengan konsep atau prinsip moderasi yang digagas oleh Usep Dedi
Rostandi, seorang akademisi kontemporer yang menjelaskan bahwa moderasi memiliki beberapa
karakteristik, seperti keadilan, kesetaraan, dinamis, toleran, dan tengah-tengah. Karakteristik ini
sebenarnya secara tidak langsung merupakan perluasan dari prinsip al-‘Adl dan Daf'u al-Ghuluw yang
dipaparkan oleh an-Nasafi. Dengan karakter yang adil, seseorang akan mampu memposisikan orang
lain lebih setara dan ia akan bisa tengah-tengah dalam sikap beragama. Kemudian penolakan
terhadap ekstrimisme (Dafu alGhuluw), akan mengantarkan seseorang memiliki pemikiran yang
lebih terbuka, dinamis, dan toleran.

D. KESIMPULAN

Prinsip moderasi beragama dalam kitab tafsir an-Nasafi menekankan pada dua hal penting,
pertama tentang nilai keadilan dan kedua adalah upaya pencegahan terhadap sikap, perbuatan, dan
cara pandang yang ekstrim. Dua prinsip tersebut adalah sebuah pondasi yang harus dimiliki oleh
setiap umat beragama agar konsisten dalam jalan tengah, mampu bersikap objektif, bisa menjadi
mediator ketika terjadi konflik atau sengketa, dan mampu memberi solusi untuk mengatasi berbagai
problem di masyarakat. Karakter tidak berlebihan dalam beragama dan upaya untuk menjaga nilai
keadilan adalah cikal bakal bagi kerukunan antar golongan dan untuk membina hubungan yang
harmonis antar pemeluk agama. Prinsip al’Adl dan penolakan alGhuluw dalam Tafsir an-Nasafi
menegaskan bahwa moderasi beragama bukan hanya konsep kontemporer, melainkan inheren
dalam epistemologi Tafsir bi al-Ra'yi yang berlandaskan pada madzhab Ahlusunnah. Temuan ini
memperkuat dasar keilmuan al-Qur'an untuk menghadapi radikalisme.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurrahman. (2024). Metode Penelitian Kepustakaan dalam Pendidikan Islam. Adabuna: Jurnal
Pendidikan Dan Pemikiran, 3Q2).
https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/adabuna/article/view/1563

Afifah, T. A. (2023). Membendung Fenomena Islam Ophobia Dengan Konsep Rahmatan lil
‘Alamin. Jurnal Moderasi: The Journal of Ushuluddin and Islamic Thought, and Muslim Societies,
3(2). https://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/moderasi/article/view/4835/2319

Al’Asqalani, I. H. (2005). Fath al-Bari bi Syarh Shahih al-Bukhari (1st ed., Vol. 1). Dar Thoyibah.
Al-Bukhari, M. bin 1. (2016). Shahih al-Bukhari (Vol. 1). Al-Bushra.
Al-Dzahabi, M. H. (2000). Al-Tafsir wa al-Mufassirun (7th ed., Vol. 1). Maktabah Wahbah.

[138] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir



Prinsip Moderasi Beragama Dalam Tafsir An-Nasafi

Al-Ghazali, A. H. (n.d.). ALKasyf wa al-Tabyin fi Ghurur alKhalq Ajma’in. Maktabah al-Qur’an.
An-Nasafi. (1998). Madarik al- Tanzil wa Haqaiq al- Ta’wil (Vol. 1). Dar li Kalim al-Thayib.

Dedi Rostandi, U. (2024). Lima Prinsip Moderasi Beragama. https://uinsgd.ac.id/5-prinsip-moderasi-
beragama-yuk-belajar-dari-perbedaan-pendapat/

Faiqah, N., & Pransiska, T. (2018). Radikalisme Islam Vs Moderasi Islam: Upaya Membangun
Wajah Islam Indonesia Yang Damai. AlFikra: Jurnal Ilmiah Keislaman, 17(1).
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/al-fikra/article/view/5212

Habibie, M. L. H., Al Kautsar, M. S., Wachidah, N. R., & Sugeng, A. (2021). Moderasi Beragama
Dalam Pendidikan Islam Di Indonesia. Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama, 1(1). https://e-
journal.metrouniv.ac.id/moderatio/article/view/3529

Idris, Mhd. (2019). Karekteristik Kitab Al-Asas Fi Al-Tafsir Karya Sa’id Hawa. Jurnal Ulunnuha, 8(1).
https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.php/ulunnuha/article/view/294

[rawan, M. D. (2017). Islam Wasatiyyah: Refleksi Antara Islam Modern Dan Upaya Moderasi Islam.
Tajdid: Jurnal [lmu Ushuluddin, 16(2).

https://tajdid.uinjambi.ac.id/index.php/tajdid/article/view/57

Islamy, A. (2022). Moderasi Beragama Dalam Ideologi Pancasila. POROS ONIM: Jurnal Sosial
Keagamaan, 3(1). https://e-
journal.iainfmpapua.ac.id/index.php/porosonim/article/view,/333

Nur Khalig, M., & Pangestu, A. (2025). Teori Maqasid Syari’ah Klasik (Asy-Syatibi). Risalah: Jurnal
Pendidikan Dan Studi Islam, 11(1).
https://jurnal.faiunwir.ac.id/index.php/Jurnal_Risalah/article/view/1330,/690

Nurdin, F. (2021). Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an dan Hadits. Jurnal Ilmiah AlLMuw’ashirah:
Media Kajian AlQur’an  Dan AlHadits Multi  Perspektif, 18(1). https://jurnal.ar-
raniry.ac.id/index.php/almuashirah/article/view/10525

Nurlaili, Fitriana, Millah, C. U., & Nasution, E. M. (2024). Moderasi Beragama di Indonesia:
Konsep Dasar dan Pengaruhnya. Moderation: Journal of Religious Harmony, 1(1).
https://journal.iainlhokseumawe.ac.id/index.php/moderation/article/view/2707/1118

Reza Irsali, A. N., Fahmi Al-Huda, A. A., & Hakim, L. (2025). Insersi Nilai Islam Moderat
untukMenanggulangi Radikalisme dan Ekstrimisme di Era Society 5.0. Risalah: Jurnal
Pendidikan Dan Studi Islam, 11(1).
https://jurnal.faiunwir.ac.id/index.php/Jurnal_Risalah/article/view/1232/708

Rohmabh, E. I. (2023). Dinamika Kekuasaan dalam Penyelesaian Konflik Antar Agama. Jurnal Ilmiah
[lmu Ushuluddin, 22(2). https://jurnal.uin-
antasari.ac.id/index.php/ushuluddin/article/view/11517

Schwedler, J. (2011). Can Islamists Become Moderates! Rethinking the Inclusion-Moderation
Hypothesis. World Politics, 63(2). https://doi.org/10.1017,/S0043887111000050

Sholiha, A., Prianka Putri, A. R., & Dzal Muttaqin, M. F. L. (2024). MENGULIK SEJARAH
PERKEMBANGAN TAFSIR ISYARI DAN PANDANGAN PARA ULAMA. ARROSYAD:
Jurmal Keislaman Dan  Sosial Humaniora, 2(2). https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-
Rosyad/article/view/955

Viktorahadi, R. F. B. (2022). The Meaning of Religious Moderation According to Franz Magnis-
Suseno: A Phenomenological Approach. Jurnal Iman Dan  Spiritualitas, 2(2).
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jis/article/view/17912

Basha'ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [139]



