
Available online at: 
https://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/bashair/article/view/5737 

BASHA’IR 
Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 

 Published December 2025, 5(2): 133-139 
 P-ISSN: 2708-1018| E-ISSN: 2708-100X 

 

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [133] 

PRINSIP MODERASI BERAGAMA DALAM TAFSIR AN-NASAFI 
 

Fadhila Sidiq Permana 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
Corresponding email: fadhilasidiqpermana@uinsgd.ac.id 

 
 

 

Abstrak 

Moderasi beragama di zaman sekarang yang sering terjadi konflik antar golongan atau antar agama 
sangatlah penting untuk menciptakan sikap beragama yang bijak dan tidak ekstrim. Berlebihan dalam 
beragama merupakan kondisi yang bisa menyusahkan diri sendiri dan orang lain. Ekstrimisme 
beragama menjadikan seseorang atau kelompok cenderung tidak bias objektif, tak mampu adil, dan 
sering melakukan diskriminasi terhadap kelompok lain. Penelitian ini memilih objek kajian tafsir an-
Nasafi yang notabene beraliran Māturīdiyyah dan bergenre Tafsir bi al-Ra'yi dan memiliki corak 
rasional-teologis yang relevan untuk menafsirkan konsep wasatiyyah secara imparsial. Kemudian 
metode yang dipakai dalam penelitian ini menggunakan metode Tafsir Maudhu'i (Tematik) dengan 
pendekatan Analisis Isi (Content Analysis) Kualitatif terhadap ayat-ayat moderasi dalam Tafsir An-
Nasafi. Artikel ini mencoba menguraikan pentingnya moderasi beragama dan menjelaskan prinsip 
moderasi beragama. Objek penelitian literatur ini adalah kitab tafsir an-Nasafi, dimana penulis focus 
pada ayat moderasi dalam al-Qur’an. Penelitian ini menarik sebuah kesimpulan bahwa dalam tafsir an-
Nasafi terdapat dua prinsip besar yang fundamental tentang moderasi beragama. Prinsip pertama 
adalah menjaga nilai keadilan (al-‘Adl) dan prinsip kedua adalah upaya untuk mencegah sikap 
berlebihan atau segala bentuk ekstrimisme (Daf’u al-Ghuluw) dalam ideologi dan sikap beragama. 

Abstract 

Religious moderation in today's age, where conflicts often arise between groups or religions, is crucial 
for fostering a wise and non-extremist approach to faith. Excess in religiosity can lead to difficulties for 
oneself and others. Religious extremism tends to render individuals or groups incapable of objective 
bias, unable to be fair, and frequently discriminative towards other groups. This study selects the object 
of study as the exegesis of an-Nasafi, which is primarily Māturīdiyyah in orientation and has the genre 
of Tafsir bi al-Ra'yi, with a rational-theological pattern that is relevant for interpreting the concept of 
wasatiyyah impartially. Then, the method used in this study employs the Thematic Tafsir (Tafsir 
Maudhu'i) method with a Qualitative Content Analysis approach to the verses of moderation in Tafsir 
An-Nasafi. This article attempts to elucidate the importance of religious moderation and to explain the 
principles of religious moderation. The object of this literature research is the tafsir text an-Nasafi, 
where the author focuses on the verses of moderation in the Qur'an. This research draws the 
conclusion that in the tafsir an-Nasafi, there are two fundamental principles regarding religious 
moderation. The first principle is the preservation of justice (al-‘Adl), and the second principle is the 
effort to prevent excessive attitudes or any form of extremism (Daf’u al-Ghuluw) in ideology and 
religious attitudes. 

Keywords: Principles of Moderation, Religiousness, Tafsir an-Nasafi 

 
 
 
A. PENDAHULUAN 

Membangun moderasi beragama sangat diperlukan untuk menciptakan sikap keagamaan yang 
bijak dan tidak ekstrim. Berlebihan dalam beragama merupakan kondisi yang bisa menyusahkan 
diri sendiri dan orang lain. Nabi Muhammad bahkan pernah berpesan bahwa agama itu mudah, 

https://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/bashair/article/view/5737
mailto:fadhilasidiqpermana@uinsgd.ac.id


Fadhila Sidiq Permana 

[134] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 

seseorang yang membuat berat urusan agama, ia justru akan kewalahan dan berantakan (Al-Bukhari, 
2016). Sikap atau cara pandang yang berlebihan dalam beragama selain akan menyusahkan diri 
sendiri, hal itu juga berpotensi menjadikan seseorang atau kelompok menjadi tertutup dan kurang 
terbuka terhadap pandangan atau perspektif lain. Misalnya seseorang atau kelompok yang begitu 
fanatik memegang teguh beberapa dalil ajaran agama yang mereka pahami, dimana kondisi tersebut 
seringkali membuat seseorang tidak sempat mempelajari dan memahami banyak dalil lain dalam 
ajaran agama. Fanatisme yang berlebihan dalam mempelajari satu cabang keilmuan saja akan 
memberikan dampak yang negatif, dan hal ini dikritik oleh al-Ghazali yang mengatakan bahwa 
banyak sekali orang-orang yang maghrur (tertipu/ terbelenggu) karena hanya mendalami satu bidang 
keilmuan saja dan mereka terhenti atau bahkan terhijab oleh bidang keilmuan mereka, sehingga 
mereka tidak mengenal Tuhannya (Al-Ghazali, n.d.).  

Menurut al-Qardhawi penyebab terjadinya berbagai kekacauan di kalangan umat beragama 
adalah karakter dan sikap berlebih-lebihan dalam agama. Hal tersebut memiliki beberapa indikator 
seperti: fanatik terhadap suatu pendapat, mewajibkan perkara yang tidak diwajibkan oleh Allah, 
memperberat sesuatu tidak pada konteksnya, buruk sangka kepada sesama, mengkafirkan orang atau 
kelompok lain, dan lain sebagainya (Nurdin, 2021). Dalam konteks hubungan antar golongan dan 
antar-umat beragama, membangun moderasi sangatlah penting untuk menciptakan kesadaran 
tentang perlunya membuka ruang dialog. Dengan adanya ruang dialog, seseorang atau kelompok 
dari berbagai golongan dan agama bisa saling berdiskusi, saling memahami sudut pandang orang 
lain, dan berkolaborasi untuk membina hubungan yang harmonis antar golongan dan antar-umat 
beragama (Rohmah, 2023).  

Kelompok yang moderat di dalam al-Qur’an diistilahkan sebagai ummatan wasathan (umat 
pertengahan), kata wasath disitu oleh Ibnu ‘Asyur ditafsirkan sebagai segala sesuatu yang berada di 
tengah. Kata wasath juga bermakna nilai-nilai Islam yang terbangun dengan landasan berpikir yang 
lurus dan pertengahan, serta tidak berlebihan dalam hal-hal tertentu (Habibie et al., 2021). 
Berangkat dari istilah tersebut, kemudian muncul terminologi wasathiyah yang disematkan pada 
kalangan yang memiliki paham moderasi beragama. Wasathiyah juga diartikan sebagai keseimbangan 
dan keadilan, sebagai penengah antara dua hal atau kubu yang saling berhadapan, memiliki karakter 
yang tidak terlalu ketat dan tidak terlalu longgar, dan tidak pernah menonjolkan kecenderungan 
pada pihak manapun (Irawan, 2017).  

Suatu komunitas dianggap moderat jika memiliki beberapa unsur seperti: moderasi sikap atau 
perilaku kelompok, moderasi ideologis kelompok, dan moderasi ideologis individu (Schwedler, 
2011). Untuk membangun moderasi beragama dalam suatu masyarakat, maka perlu melibatkan 
setiap elemen dan umat beragama yang beragam untuk mencapai tujuan yang sama berlandaskan 
nilai kebersamaan, saling menghormati, dan diperlukan paradigma yang inklusif, serta kesadaran 
untuk saling mengerti terkait keragaman dalam praktik ritual keagamaan (Viktorahadi, 2022). Hal 
tersebut tentunya tidak mudah, karena maraknya paham radikalisme dan gesekan antar kepentingan 
yang cenderung mementingkan diri sendiri dan kelompok masing-masing. Maka upaya untuk 
membangun pemahaman yang moderat dan usaha untuk mendewasakan diri agar mampu bersikap 
adil sangatlah penting (Islamy, 2022). Karena jika kedua hal itu dapat tercapai, maka akan tercipta 
komunitas masyarakat yang moderat. Oleh sebab itu, terlebih dahulu kita harus memahami prinsip 
moderasi beragama, kemudian menanamkan prinsip tersebut sebagai landasan ideologi dan sikap 
individu ataupun kelompok. 

 
B. METODE PENELITIAN 

Artikel ini masuk kategori penelitian pustaka (Library Research). Penelitian pustaka adalah 
suatu penelitian yang dikerjakan dengan menggunakan literatur kepustakaan, baik berupa buku, 



Prinsip Moderasi Beragama Dalam Tafsir An-Nasafi 

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [135] 

artikel, maupun laporan hasil penelitian terdahulu (Nur Khaliq & Pangestu, 2025). Bahan primer 
dari penelitian ini adalah karya tafsir an-Nasafi, sedangkan bahan sekundernya meliputi buku-buku 
atau kitab-kitab lain yang mengandung kesesuaian tema, serta beberapa artikel jurnal untuk 
memperkaya khazanah penelitian ini. Artikel ini fokus pada telaah QS. Al-Baqarah ayat 143 dalam 
tafsir an-Nasafi, kemudian konsep moderasi yang disajikan dan diintegrasikan merupakan beberapa 
prinsip yang digagas Usep Dedi Rostandi, guru besar UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Metode penelitian kepustakaan memiliki beberapa tujuan yang layak untuk menjadi 
pertimbangan dalam melakukan sebuah penelitian, antara lain:  

1) Membuat konstruksi pemahaman yang mendalam terkait tema penelitian yang dipilih 
dalam penyusunan artikel ilmiah,  

2) Menganalisis dan mengidentifikasi berbagai perspektif tentang tema atau topik penelitian,  
3) Mengidentifikasi kesenjangan pemahaman atas suatu pengetahuan dan wilayah-wilayah 

yang membutuhkan penelitian lebih lanjut,  
4) Mengembangkan kerangka teoretis yang menjadi dasar penelitian,  
5) Menyusun hipotesis atau pertanyaan penelitian yang terarah,  
6) Menginterpretasikan dan melakukan analisa data yang diperoleh melalui aktivitas 

penelitian,  
7) Menarik suatu kesimpulan dan rekomendasi berdasarkan pada temuan-temuan penelitian,  
8) Mengembangkan teori atau model baru (Abdurrahman, 2024). 

Sedangkan jika ditinjau dari konsep tafsir maudhu’i, artikel ini menggunakan cara yang 
berbeda dengan langkah-langkah yang pernah dipaparkan oleh al-Farmawi. Penulis menggunakan 
satu objek tafsir dan ayat primer menjadi konsentrasi penelitian. Kemudian objek tersebut diuraikan 
secara komprehensif dan mendalam dengan menelaah pemikiran an-Nasafi dalam karya tafsirnya. 
Sehingga artikel ini lebih cocok disebut sebagai telaah pustaka produk tafsir, dibandingkan dengan 
sebutan tafsir tematik (maudhu’i).  

 
C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Profil Ringkas Kitab Tafsir An-Nasafi 
Kitab Tafsir An-Nasafi memiliki judul asli Madarik al-Tanzil wa Haqaiq al-Ta’wil, kitab ini 

merupakan karya dari Abdullah bin Ahmad bin Mahmud an-Nasafi al-Hanafi. An-Nasafi merupakan 
salah satu ulama yang mumpuni dalam bidang fiqih dan ushul fiqih, beliau juga pakar dalam tafsir 
al-Qur’an dan Hadits. Tafsir an-Nasafi merupakan ringkasan dari Tafsir al-Baidhawi dan Tafsir al-
Kasyaf karya al-Zamakhsyari, namun meskipun demikian, Tafsir an-Nasafi tidak mengadopsi paham-
paham Muktazilah dalam Tafsir al-Kasyaf dan tetap berpijak pada madzhab ahlus sunnah wal jama’ah 
(Al-Dzahabi, 2000). 

Selain itu tafsir an-Nasafi lebih berorientasi atau bernuansa aqidah dan tasawuf. Tafsir an-
Nasafi juga merupakan salah satu kitab tafsir yang menjadi rujukan utama kitab tafsir lain, seperti 
kitab al-Asas fi al-Tafsir karya Sa’id Hawa. Karena kitab tafsir karya Sa’id Hawa selain menjadikan 
tafsir Ibnu Katsir sebagai rujukan utama dalam penulisannya, karya Hawa tersebut juga menjadikan 
Tafsir an-Nasafi sebagai referensi utamanya (Idris, 2019). 

Sedangkan an-Nasafi sendiri sebagai pengarang kitab tafsir an-Nasafi, seringkali dikategorikan 
sebagai salah satu ulama yang tidak setuju jika pandangan para sufi dianggap sebagai tafsir, demikian 
pula pendapat al-Zarqani, al-Suyuti, al-Zarkasyi, dan lain-lain (Sholiha et al., 2024). Tentu dalam hal 
ini penulis tidak sepakat dengan pandangan tersebut, namun terlepas dari hal itu penulis tetap 
merasa perlu menelaah sisi lain dalam kitab tafsir an-Nasafi tentang ayat moderasi beragama. Karena 
dengan upaya tersebut kita akan bisa lebih objektif dalam memandang tokoh yang pemikiran dan 
pendapatnya berbeda.  



Fadhila Sidiq Permana 

[136] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 

2. Konsep Moderasi Beragama 
Beberapa istilah seperti al-i’tidal, al-tawassuth, dan al-tawazun, meskipun   mempunyai definisi 

yang hamper sama atau mirip, ketiganya dapat dipadukan menjadi suatu konsep yang dikenal 
sebagai “wasathiyyah”. Wasathiyyah merupakan konsep yang mencerminkan pendekatan Islam yang 
moderat dan seimbang dalam berbagai aspek kehidupan. Istilah "moderat" seringkali digambarkan 
oleh sebagian kalangan sebagai karakter yang modernis, progresif, dan inklusif. Penggunaan istilah 
Islam moderat selalu berhubungan dengan nilai Islam yang universal atau dikenal sebagai Islam yang 
Rahmatan lil ‘Alamin. Pemahaman tentang Islam yang moderat merujuk pada keseimbangan antara 
keyakinan personal dan toleransi sosial, dimana seseorang memiliki keyakinan tertentu namun tetap 
memperlihatkan toleransi yang seimbang terhadap keyakinan orang lain. 

Istilah moderat mempunyai dua pengertian, pertama adalah mencegah atau menghindari 
sikap, tindakan, dan pandangan yang ekstrim. Kedua adalah suatu kecenderungan untuk memilih 
posisi tengah atau sikap yang seimbang. Dengan demikian, konsep moderat mencerminkan 
pendekatan yang tidak ekstrim, dengan   selalu bergerak ke jalan tengah atau menuju sikap yang 
seimbang. Menurut M. Hanafi moderat (al-wasath) merupakan pendekatan dalam berpikir, 
berinteraksi, dan berperilaku yang seimbang saat menghadapi dua perkara yang saling berhadapan. 
Dalam konteks ini, moderat adalah upaya menemukan sikap yang ideal untuk memadukan prinsip-
prinsip ajaran Islam dan tradisi yang berlangsung di masyarakat, khususnya dalam hal 
keberimbangan ibadah, aqidah, akhlak, dan muamalah (Reza Irsali et al., 2025). 

Konsep Islam moderat juga mengajarkan kepada kita semua untuk tidak berlebihan dalam 
beribadah dan beragama. Nabi Muhamaad juga menganjurkan umatnya untuk tidak berlebihan 
dalam segala sesuatu. Baginda Nabi suatu ketika pernah menasihati Abdullah bin Amr, salah satu 
sahabat nabi yang suka beribadah terus menerus tanpa henti, sahabat tersebut melaksanakan puasa 
sepanjang hari. Pada siang hari ia berpuasa tapi tidak berbuka di malam hari, dan melakukan sholat 
malam tanpa tidur. Kemudian baginda Nabi menasihati Abdullah bin Amr untuk jangan 
memaksakan diri secara berlebihan dalam beribadah. Oleh karena itu, umat Islam dianjurkan untuk 
moderat dan tidak berlebihan dalam beragama, dalam beribadah, serta dalam segala aspek 
kehidupan (Afifah, 2023).  

Menurut Dr. H. Usep Dedi Rostandi, Lc, MA, dalam menjalani kehidupan sehari-hari kita 
hendaknya menperaktikan lima prinsip moderasi beragama agar hidup rukun, mampu hidup 
berdampingan, dan toleran. Lima prinsip tersebut adalah: 

1. Wasathiyyah. Istilah ini berasal dari Bahasa Arab yang artinya sikap tengah, tidak ekstrem 
ke kanan atau ekstrem kiri. 

2. Tasamuh (toleran). Moderasi Beragama meyakini bahwa perbedaan adalah sunnatullah. 
Manusia harus saling menghargai dan menghormati tanpa membeda-bedakan agama, ras 
dan suku. 

3. Musawah (kesetaraan dan kesejajaran). Manusia sama dalam hak dan kewajiban tanpa ada 
perbedaan kebangsaan, aliran, kelompok, keturunan, harta dan lainnya. 

4. ‘Adalat (adil). Memberikan hak dan kewajiban yang sama kepada semua orang tanpa 
memandang perbedaan ras, agama, jenis kelamin, dan status sosial. 

5. Terbuka dan Dinamis. Sikap beragama yang menerima kritik dan masukan untuk 
kebaikan serta terus bergerak untuk kebaikan, tidak jumud dan statis (Dedi Rostandi, 
2024). 

Salah satu tujuan utama perlunya membangun moderasi agama adalah untuk menjadi strategi 
kebudayaan dalam merawat keragaman budaya dan menghormati segala perbedaan. Dalam konteks 
Indonesia yang notabene merupakan bangsa yang sangat heterogen, para pendiri bangsa kala itu 
telah berhasil mewariskan kesepakatan dalam berbangsa dan bernegara melalui Pancasila dan NKRI 



Prinsip Moderasi Beragama Dalam Tafsir An-Nasafi 

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [137] 

(Negara Kesatuan Republik Indonesia). Meskipun Indonesia bukan negara agama, namun Indonesia 
tentu tidak dapat memisahkan agama dari kehidupan sehari-hari warganya. Oleh sebab itulah 
moderasi beragama diperlukan untuk menyatukan nilai-nilai agama dengan nilai-nilai adat istiadat 
dan kearifan lokal. Moderasi beragama menjadi perekat persamaan tanpa mempertajam perbedaan 
dalam keragaman budaya, suku, bahasa, etnis, dan agama di Indonesia. 

Moderasi beragama juga memiliki tujuan lain, yakni untuk mengembalikan praktik beragama 
sesuai dengan esensinya, yaitu membawa misi perdamaian dan keselamatan serta menjaga martabat 
manusia sebagai makhluk yang dimuliakan Allah Ta’ala. Moderasi beragama menjadi solusi untuk 
mengatasi kompleksitas masalah kehidupan manusia dan perbedaan penafsiran dalam memahami 
teks-teks agama yang dapat memicu konflik dan fanatisme berlebihan. Dengan membina dan 
menerapkan moderasi beragama, diharapkan tidak akan ada lagi konflik yang mengatasnamakan 
agama dan eksistensi kemanusiaan akan terpelihara. Moderasi beragama menjadi cara pandang 
untuk menghindari radikalisme dan ekstrimisme yang dapat merusak persatuan dan kesatuan 
bangsa (Nurlaili et al., 2024). 

3. Prinsip Moderasi Beragama Dalam Tafsir An-Nasafi 
Moderasi beragama merupakan sikap atau cara pandang yang senantiasa berupaya untuk 

mengambil posisi tengah antara dua sikap yang berseberangan dan berlebihan, sehingga dua sikap 
ekstrim yang berseberangan tersebut tidak mendominasi pikiran dan sikap seseorang atau kelompok 
yang moderat (Faiqah & Pransiska, 2018).  

Dalam al-Qur’an landasan teologis tentang moderasi beragama dijelaskan dalam QS. Al-
Baqarah ayat 143, dimana Allah Ta’ala berfirman: 

 وكََذٰلِكَ جَعَلْنٰكُمْ امَُّةً وَّسَطاً ل تَِكُوْنُ وْا شُهَدَاۤءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ عَلَيْكُمْ شَهِيْدًا 
Dan demikianlah Kami (Allah) telah menjadikan kalian umat yang tengah-tengah (moderat) agar 
kalian menjadi saksi yang berjuang atas nama manusia dan agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi 
saksi dan mengakui (kinerja) kalian. 

Dalam tafsir an-Nasafi umat yang moderat (ummatan wasathan) dijelaskan: 

إليها الخلل والأوساط محمية أي كما جعلت قبلتكم  }أمَُّةً وَسَطاً{ خياراً. وقيل: للخيار وسط لأن الأطراف يتسارع  
خير القبل جعلتكم خير الأمم، أو عدولًا لأن الوسط عدل بين الأطراف ليس إلى بعضها أقرب من بعض. أي كما 
جعلنا قبلتكم متوسطة بين المشرق والمغرب جعلناكم أمة وسطاً بين الغلو والتقصير فإنكم لم تغلوا غلو النصارى حيث 

 المسيح بالألوهية، ولم تقصروا تقصير اليهود حيث وصفوا مريم بالزنا وعيسى بأنه ولد الزنا.  وصفوا
Dalam penggalan naskah tafsir an-Nasafi tersebut dijelaskan bahwa istilah ummatan wasathan 

merupakan umat pilihan yang memiliki sifat adil, karena tengah-tengah itu tidak berlebihan atau 
tidak terlalu condong pada golongan tertentu. Sepertihalnya Tuhan yang menjadikan kiblat umat 
Islam berada di tengah-tengah antara timur dan barat, maka Dia menjadikan umat Muhammad 
sebagai umat tengah-tengah yang selamat dari belenggu dan sifat tercela. Umat nabi Muhammad 
ketika itu tidak terbelenggu seperti kaum Nasrani yang menganggap Isa al-Masih sebagai Tuhan dan 
tidak melakukan perbuatan ceroboh dan tercela seperti kecerobohan kaum Yahudi yang ketika itu 
menganggap Maryam telah berzina dan berasumsi bahwa Isa merupakan anak zina (An-Nasafi, 
1998).   

Dengan begitu dapat dipahami bahwa prinsip moderasi dalam tafsir an-Nasafi menekankan 
pada nilai keadilan dan upaya pencegahan dari sikap, pemikiran, dan ideologi yang ekstrim. Dua 
hal tersebut merupakan prinsip yang sangat penting, utamanya bagi seluruh warga negara Republik 
Indonesia yang hidup berdampingan dengan segala perbedaan, baik perbedaan dalam budaya, 



Fadhila Sidiq Permana 

[138] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 

bahasa, atau agama. Sehingga ketika prinsip tersebut telah menjadi komitmen bersama, maka 
konflik atas nama apapun dapat dikurangi dan dicegah. Kerukunan antar umat beragama juga akan 
terbina dengan baik.  

Ketika seseorang sudah mampu bersikap adil dan memiliki rasa keadilan dalam dirinya, maka 
orang tersebut tidak akan mudah memusuhi dan mencaci maki orang lain yang berbeda golongan 
atau pandangan. Sehingga ketika dalam diri seseorang sudah tertanamkan sifat adil, orang-orang 
yang berbeda tidak akan terganggu dan tak akan khawatir ter-diskriminasi ketika berada di dekatnya. 
Ajaran agama Islam yang utama adalah ketika seseorang tidak melukai orang lain atau saudara 
seagamanya dengan lisan dan perbuatannya. Dengan memiliki sifat adil, seseorang atau kelompok 
juga akan ringan untuk memberikan apresiasi kepada orang lain dan kelompok lain atas pencapaian 
mereka, dan hal ini juga merupakan tanda kesempurnaan iman dalam diri seseorang (Al-’Asqalani, 
2005). 

Prinsip dasar dalam moderasi beragama yang dijelaskan an-Nasafi dalam tafsirnya atas QS. al-
Baqarah ayat 143 tersebut sejalan dengan konsep atau prinsip moderasi yang digagas oleh Usep Dedi 
Rostandi, seorang akademisi kontemporer yang menjelaskan bahwa moderasi memiliki beberapa 
karakteristik, seperti keadilan, kesetaraan, dinamis, toleran, dan tengah-tengah. Karakteristik ini 
sebenarnya secara tidak langsung merupakan perluasan dari prinsip al-‘Adl dan Daf’u al-Ghuluw yang 
dipaparkan oleh an-Nasafi. Dengan karakter yang adil, seseorang akan mampu memposisikan orang 
lain lebih setara dan ia akan bisa tengah-tengah dalam sikap beragama. Kemudian penolakan 
terhadap ekstrimisme (Daf’u al-Ghuluw), akan mengantarkan seseorang memiliki pemikiran yang 
lebih terbuka, dinamis, dan toleran. 
 
D. KESIMPULAN 

Prinsip moderasi beragama dalam kitab tafsir an-Nasafi menekankan pada dua hal penting, 
pertama tentang nilai keadilan dan kedua adalah upaya pencegahan terhadap sikap, perbuatan, dan 
cara pandang yang ekstrim. Dua prinsip tersebut adalah sebuah pondasi yang harus dimiliki oleh 
setiap umat beragama agar konsisten dalam jalan tengah, mampu bersikap objektif, bisa menjadi 
mediator ketika terjadi konflik atau sengketa, dan mampu memberi solusi untuk mengatasi berbagai 
problem di masyarakat. Karakter tidak berlebihan dalam beragama dan upaya untuk menjaga nilai 
keadilan adalah cikal bakal bagi kerukunan antar golongan dan untuk membina hubungan yang 
harmonis antar pemeluk agama. Prinsip al-'Adl dan penolakan al-Ghuluw dalam Tafsir an-Nasafi 
menegaskan bahwa moderasi beragama bukan hanya konsep kontemporer, melainkan inheren 
dalam epistemologi Tafsir bi al-Ra'yi yang berlandaskan pada madzhab Ahlusunnah. Temuan ini 
memperkuat dasar keilmuan al-Qur'an untuk menghadapi radikalisme. 
 
 
DAFTAR  PUSTAKA 

Abdurrahman. (2024). Metode Penelitian Kepustakaan dalam Pendidikan Islam. Adabuna: Jurnal 
Pendidikan Dan Pemikiran, 3(2). 
https://ejournal.uiidalwa.ac.id/index.php/adabuna/article/view/1563 

Afifah, T. A. (2023). Membendung Fenomena Islam Ophobia Dengan Konsep Rahmatan lil 
‘Alamin. Jurnal Moderasi: The Journal of Ushuluddin and Islamic Thought, and Muslim Societies, 
3(2). https://ejournal.uin-suka.ac.id/ushuluddin/moderasi/article/view/4835/2319 

Al-’Asqalani, I. H. (2005). Fath al-Bari bi Syarh Shahih al-Bukhari (1st ed., Vol. 1). Dar Thoyibah. 

Al-Bukhari, M. bin I. (2016). Shahih al-Bukhari (Vol. 1). Al-Bushra. 

Al-Dzahabi, M. H. (2000). Al-Tafsir wa al-Mufassirun (7th ed., Vol. 1). Maktabah Wahbah. 



Prinsip Moderasi Beragama Dalam Tafsir An-Nasafi 

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [139] 

Al-Ghazali, A. H. (n.d.). Al-Kasyf wa al-Tabyin fi Ghurur al-Khalq Ajma’in. Maktabah al-Qur’an. 

An-Nasafi. (1998). Madarik al-Tanzil wa Haqaiq al-Ta’wil (Vol. 1). Dar li Kalim al-Thayib. 

Dedi Rostandi, U. (2024). Lima Prinsip Moderasi Beragama. https://uinsgd.ac.id/5-prinsip-moderasi-
beragama-yuk-belajar-dari-perbedaan-pendapat/ 

Faiqah, N., & Pransiska, T. (2018). Radikalisme Islam Vs Moderasi Islam: Upaya Membangun 
Wajah Islam Indonesia Yang Damai. Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman, 17(1). 
https://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/al-fikra/article/view/5212 

Habibie, M. L. H., Al Kautsar, M. S., Wachidah, N. R., & Sugeng, A. (2021). Moderasi Beragama 
Dalam Pendidikan Islam Di Indonesia. Moderatio: Jurnal Moderasi Beragama, 1(1). https://e-
journal.metrouniv.ac.id/moderatio/article/view/3529 

Idris, Mhd. (2019). Karekteristik Kitab Al-Asas Fi Al-Tafsir Karya Sa’id Hawa. Jurnal Ulunnuha, 8(1). 
https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.php/ulunnuha/article/view/294 

Irawan, M. D. (2017). Islam Wasatiyyah: Refleksi Antara Islam Modern Dan Upaya Moderasi Islam. 
Tajdid: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 16(2). 
https://tajdid.uinjambi.ac.id/index.php/tajdid/article/view/57 

Islamy, A. (2022). Moderasi Beragama Dalam Ideologi Pancasila. POROS ONIM: Jurnal Sosial 
Keagamaan, 3(1). https://e-
journal.iainfmpapua.ac.id/index.php/porosonim/article/view/333 

Nur Khaliq, M., & Pangestu, A. (2025). Teori Maqasid Syari’ah Klasik (Asy-Syatibi). Risalah: Jurnal 
Pendidikan Dan Studi Islam, 11(1). 
https://jurnal.faiunwir.ac.id/index.php/Jurnal_Risalah/article/view/1330/690 

Nurdin, F. (2021). Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an dan Hadits. Jurnal Ilmiah Al-Mu’ashirah: 
Media Kajian Al-Qur’an Dan Al-Hadits Multi Perspektif, 18(1). https://jurnal.ar-
raniry.ac.id/index.php/almuashirah/article/view/10525 

Nurlaili, Fitriana, Millah, C. U., & Nasution, E. M. (2024). Moderasi Beragama di Indonesia: 
Konsep Dasar dan Pengaruhnya. Moderation: Journal of Religious Harmony, 1(1). 
https://journal.iainlhokseumawe.ac.id/index.php/moderation/article/view/2707/1118 

Reza Irsali, A. N., Fahmi Al-Huda, A. A., & Hakim, L. (2025). Insersi Nilai Islam Moderat 
untukMenanggulangi Radikalisme dan Ekstrimisme di Era Society 5.0. Risalah: Jurnal 
Pendidikan Dan Studi Islam, 11(1). 
https://jurnal.faiunwir.ac.id/index.php/Jurnal_Risalah/article/view/1232/708 

Rohmah, E. I. (2023). Dinamika Kekuasaan dalam Penyelesaian Konflik Antar Agama. Jurnal Ilmiah 
Ilmu Ushuluddin, 22(2). https://jurnal.uin-
antasari.ac.id/index.php/ushuluddin/article/view/11517 

Schwedler, J. (2011). Can Islamists Become Moderates? Rethinking the Inclusion-Moderation 
Hypothesis. World Politics, 63(2). https://doi.org/10.1017/S0043887111000050 

Sholiha, A., Prianka Putri, A. R., & Dzal Muttaqin, M. F. L. (2024). MENGULIK SEJARAH 
PERKEMBANGAN TAFSIR ISYARI DAN PANDANGAN PARA ULAMA. AR-ROSYAD: 
Jurnal Keislaman Dan Sosial Humaniora, 2(2). https://jurnal.iaih.ac.id/index.php/Ar-
Rosyad/article/view/955 

Viktorahadi, R. F. B. (2022). The Meaning of Religious Moderation According to Franz Magnis-
Suseno: A Phenomenological Approach. Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 2(2). 
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jis/article/view/17912 

 


