
Available online at:
https://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/bashair/article/view/5478

BASHA’IR
Jurnal Studi Alquran dan Tafsir

Published December 2025, 5(2): 99-111
P-ISSN: 2708-1018| E-ISSN: 2708-100X

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [99]

EPISTEMOLOGI TAFSIR SUFI; SEJARAH, METODOLOGI DAN
PARADIGMA KOMPREHENSIF

Ramli1, Cucu Setiawan2, Abdul Rahman3, Mulyadi4, Sukri5

1,5 Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Teungku Dirundeng Meulaboh, Aceh
2Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, Jawa Barat

3Sekolah Tinggi Ilmu Al-Qur’an Asy-Syifa Subang, Jawa Barat
4Institut Agama Islam Negeri Langsa, Aceh

1-5Email Korespondensi : ramli@staindirundeng.ac.id

Abstrak
Artikel ini mengeksplorasi epistemologi tafsir sufistik dengan menelaah tiga dimensi utama: asal-usul
historis, landasan metodologis, dan orientasi paradigmatik. Menggunakan pendekatan kualitatif
berbasis studi pustaka dalam kerangka analisis wacana, penelitian ini bertujuan untuk
mengidentifikasi dan merumuskan dasar-dasar epistemik tafsir sufi dalam tradisi penafsiran Islam
yang lebih luas. Temuan pertama menunjukkan bahwa akar historis tafsir sufi dapat ditelusuri hingga
masa Nabi Muhammad SAW, sebagaimana ditunjukkan oleh penafsiran Ibnu ‘Abbas terhadap QS.
al-Dzāriyāt ayat 56, dari liya‘budún (agar mereka menyembah-Ku) menjadi liya‘rifún (agar mereka
mengenal-Ku). Kedua, secara metodologis, tafsir sufi sangat bergantung pada kedalaman dzauq
(ketajaman spiritual intuitif) dan proses tazkiyat al-nafs (pensucian jiwa) sebagai prasyarat epistemik
untuk memahami isyarat dan makna batin dari Al-Qur’an. Ketiga, dari sisi paradigma, tafsir sufi
menempati posisi mediasi antara tafsir zāhir (eksoterik) dan tafsir batinî (esoterik). Berbeda dengan
tafsir batinî yang cenderung mengabaikan makna lahiriah, tafsir sufi mengintegrasikan dimensi lahir
dan batin secara seimbang dengan tetap berpijak pada kerangka syariat Islam. Dengan demikian,
epistemologi tafsir sufistik tidak hanya menekankan aspek spiritualitas individual, tetapi juga
berfungsi sebagai jembatan dialog antara rasionalitas teologis dan pengalaman mistik. Kajian ini
diharapkan dapat memperkaya wacana tafsir kontemporer dengan menghadirkan perspektif sufistik
yang lebih inklusif dan multidimensional dalam memahami pesan ilahi..

Abstract

This article explores the epistemology of Sufi exegesis by examining three main dimensions: its
historical origins, methodological foundations, and paradigmatic orientation. Using a qualitative,
library-based approach within a discourse analysis framework, this study aims to identify and
formulate the epistemic foundations of Sufi interpretation within the broader tradition of Islamic
exegesis. The first finding reveals that the historical roots of Sufi tafsir can be traced back to the
Prophet Muhammad’s era, as reflected in Ibn ‘Abbas’s interpretation of Qur’an 51:56, transforming
liya‘budūn (“that they may worship Me”) into liya‘rifūn (“that they may know Me”).
Methodologically, Sufi exegesis relies on the depth of dzauq (spiritual intuition) and the process of
tazkiyat al-nafs (purification of the soul) as epistemic prerequisites for accessing the inner meanings
and divine allusions of the Qur’an. Paradigmatically, Sufi interpretation mediates between zāhir
(exoteric) and bāṭinī (esoteric) approaches; unlike the latter, which often neglects the outward
meaning, Sufi tafsir integrates both dimensions in balance while remaining grounded in the
framework of Islamic law (sharī‘a). Hence, the epistemology of Sufi exegesis not only emphasizes
individual spirituality but also serves as a dialogical bridge between theological rationality and
mystical experience, enriching contemporary exegetical discourse with an inclusive and
multidimensional Sufi perspective on the Divine message.

Keywords: Epistemology, Exegetical Methodology, Sufi Tafsir, Dzauqi, Ishārī Exegesis, Comprehensive
Paradigm.



Ramli

[100] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir

A. PENDAHULUAN
Islam adalah agama yang kaya dengan khazanah pengetahuan. Dalam Islam perbedaan

pemahaman adalah suatu keniscayaan yang patut disyukuri. Ada banyak ragam perspektif yang
muncul dari rahim peradaban Islam. Dalam fikh misalnya berkembang perbedaan metode
pengambilan hukum (istinbath) yang melahirkan berbagai mazhab yang saling melengkapi. Dalam
kalam, juga berkembang pemikiran yang melahirkan aliran-aliran yang berbeda satu sama lain yang
didasari oleh pemahaman berbeda mengenai kehendak tuhan (god will) dan kehendak manusia
(free will). Dalam tasawuf berkembang pemahaman yang didasari pada titik konsentrasi yang ingin
dikuatkan. Tasawuf yang condong kepada akhlak disebut tasawuf akhlaki; tasawuf yang condong
kepada pemikiran mistiko-filosofis disebut sebagai tasawuf falsafi; tasawuf yang condong pada
praktik dan pengamalan disebut tasawuf ‘amali; Dan tasawuf yang condong pada pengalaman
dzauq (mahabbah, ma’rifah, fana dan baqa) disebut sebagai tasawuf ‘irfânî (Maulana Muhammad,
Salim, 2024).  Dalam tafsir pun tidak lepas dari perbedaan. Tafsir yang  berpegang kepada riwayat
yang shahih disebut Tafsir bi al-ma’tsur; tafsir yang mengedepankan logika, akal dan opini disebut
sebagai tafsir bir ra’yi  dan tafsir yang lahir dari isyarah-isyarah kegaiban disebut sebagai tafsir ishârî
(Cibro, 2021) (Cibro, 2021a)

Tafsir sufi sejatinya merupakan disiplin ilmu yang ketat dan memiliki sejarah, metodologi
dan paradigma yang khas dan universal (Cibro, 2019). Saat ini, ada banyak kitab tafsir yang
dikategorikan sebagai tafsir sufi seperti Tafsir An Naisaburi, Tafsir Al Alusi, Tafsir Al Tastari,
Tafsir Ibnu Arabi dan Tafsir Al Qushairi. Menafikan tafsir sufi sebagai salah satu khazanah
penting keilmuan Islam merupakan satu kerugian, namun memposisikan tafsir sufi sebagai satu
tafsir tunggal dalam beramal juga merupakan kekeliruan. Para sufi, membuat tafsir tidak
dimaksudkan untuk menjadi semacam tafsir tunggal tapi ia adalah tafsir yang menyempurnakan
makna, pengalaman dan ahwal syari’at sehingga umat Islam tidak saja mengamalkan aspek-aspek
zahir dari agama tapi juga menyentuh dimensi bathin dan esoterik yang kaya dan berdampak.

Artikel ini merupakan kelanjutan dari beberapa artikel sebelumnya yang mengkaji mengenai
eksistensi tafsir sufi yang juga sering disebut sebagai tafsir ishârî dan tafsir dzauqi. Zulaiha,
menuliskan bahwa tafsir sufi—khususnya corak ishârî —dapat diterima sebagai bagian dari tafsir jika
tidak menyimpang dari makna zahir, tidak bertentangan dengan syariat dan akal sehat, serta
dijalankan dengan kehati-hatian metodologis. Meskipun memicu perdebatan di kalangan ulama,
tafsir ini tetap memiliki nilai spiritual jika digunakan secara bijak dan bertanggung jawab (Zulaiha
et al., 2022).

Midrar Sa’dina secara kritis mengulas dinamika penerimaan dan penolakan terhadap tafsir
sufistik, dengan menelusuri akar historis, batasan epistemologis, serta implikasi ideologis dan
politis yang melingkupinya. Tafsir sufi, khususnya jenis ishârî, diakui memiliki kedalaman spiritual
yang dapat memperkaya pemahaman batin terhadap Al-Qur’an, selama tetap memenuhi syarat
syar’i dan tidak menyalahi makna zahir. Namun, varian nadzarî yang kental nuansa filsafat
seringkali dikritik karena berpotensi menafikan makna literal ayat dan membuka ruang
penyimpangan tafsir. Artikel Midrar menegaskan pentingnya sikap moderat dan kehati-hatian
metodologis agar tafsir sufi tetap berada dalam koridor keilmuan dan tidak digunakan sebagai alat
legitimasi sektarian atau kuasa ideologis tertentu (Sa’dina & Zaelani, 2023).

Yuhanida juga mengungkap dua corak utama tafsir sufi—nazharî dan ‘amalî—yang keduanya
berakar pada pengalaman spiritual (mukâsyafah), namun berbeda dalam cara membenarkan makna
batin: nazharî menggunakan teori tasawuf dan filsafat, sedangkan ‘amalî merujuk pada Al-Qur’an
dan hadits. Studi ini menekankan pentingnya memahami perbedaan epistemologis keduanya agar
tidak terjadi kekeliruan dalam analisis tafsir sufi (Yuhanida et al., 2024).



Epistemologi Tafsir Sufi; Sejarah, Metodologi dan Paradigma Komprehensif

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [101]

Ihsan Abdillah menyoroti tafsir sufi sebagai corak penafsiran yang menekankan makna batin
dan spiritual Al-Qur’an, namun memicu perdebatan tajam di kalangan ulama. Sebagian
menilainya memperkaya pemahaman esoterik, sementara lainnya menganggapnya menyimpang
dari makna zahir dan kaidah tafsir yang sahih. Meski begitu, tafsir sufistik tetap relevan jika
dijalankan dengan batas metodologis yang ketat dan tidak mengklaim kebenaran tunggal dalam
menafsirkan wahyu (Abdillah & Baihaqi, 2024).

Mairizal mengkaji perbedaan antara tafsir ishârî dan tafsir bâthîni. Ia mengkaji secara kritis
perbedaan epistemologis antara tafsir ishâri dan tafsir bâthîni. Tafsir ishârî yang berkembang dalam
tradisi sufistik, menafsirkan makna batin Al-Qur’an tanpa menafikan makna lahiriah dan tetap
berlandaskan kaidah bahasa serta syariat. Sebaliknya, tafsir bâthinî yang diasosiasikan dengan
kelompok Bathiniyyah justru menolak makna lahiriah dan menafsirkan ayat secara subjektif demi
mendukung doktrin tertentu. Ia juga menyimpulkan bahwa mayoritas ulama menerima tafsir ishârî
dengan syarat ketat, namun menolak tafsir bâthinî karena dianggap menyimpang dari ajaran Islam
(Mairizal, 2024). Secara khusus Mairizal juga mengkaji corak tafsir ishârî Tafsir Haqā’iq al-Tafsīr
karya Abu ‘Abd al-Rahman al-Sulamī. Ia menyimpulkan bahwa tafsir ishârî yang yang sah harus
dimulai dari pemahaman tafsir ẓāhir dan tidak boleh menyimpang  dari  makna  lahir  Al-Qur’an.
Selain  itu,  pengalaman  spiritual  yang  melahirkan  tafsir ishârî harus disertai pengamalan syariat
yang konsisten, sehingga tidak bersifat subjektif semata. Pada kasus al-Sulamī, tafsir yang
dihadirkan tidak semata berdasarkan pengalaman subjektif-pribadi tapi juga disandarkan pada
pemahaman ishârî ulama-ulama terdahulu yang mu’tabar (Mairizal, 2025).

Dengan demikian, penelitian ini merupakan kelanjutan sekaligus pengembangan dari studi-
studi sebelumnya yang telah memetakan corak, legitimasi, dan batasan tafsir sufistik dalam
khazanah tafsir Islam. Zulaiha menekankan pentingnya kehati-hatian metodologis, Midrar
menyoroti dimensi historis dan implikasi ideologisnya, Abdillah mengulas ketegangan antara nilai
spiritual dan kritik metodologis, sementara Yuyun menekankan dua corak utama tafsir sufi—
nazharî dan ‘amalî—yang keduanya berakar pada pengalaman spiritual (mukâsyafah). Terakhir,
Mairizal membedakan tafsir ishârî dari tafsir bâtinî secara epistemologis. Penelitian ini
menghadirkan novelty dengan menawarkan konstruksi epistemologi tafsir sufi yang lebih sistematis
dan komprehensif, melalui tiga poros utama: historisitas, fondasi metodologis, dan orientasi
paradigmatik yang bersifat komprehensif. Secara khusus, penelitian ini menempatkan tafsir sufi
sebagai bentuk penafsiran mediatif—yang menjembatani antara tafsir zahir (eksoterik) dan tafsir
batin (esoterik)—dengan tetap berpijak pada kerangka syariat dan disiplin keilmuan Islam formal.
Dengan pendekatan ini, penelitian tidak hanya mempertegas eksistensi tafsir sufi, tetapi juga
memperluas ruang epistemik bagi tafsir spiritual yang tetap rasional dan bertanggung jawab secara
ilmiah.

B. METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library

research) dan analisis wacana kritis terhadap sumber-sumber primer dan sekunder dalam tradisi
tafsir sufistik. Pemilihan literatur dilakukan secara purposif berdasarkan relevansi historis,
kedalaman epistemologis, dan kontribusi terhadap perkembangan tafsir sufi. Sumber primer
mencakup karya klasik para mufassir sufi seperti al-Qushayri dan Ibn ‘Arabi, sedangkan sumber
sekunder terdiri atas kajian kontemporer seperti pemikiran M. Quraish Shihab serta berbagai
penelitian akademik modern. Analisis dilakukan melalui pembacaan mendalam dan komparatif
untuk menelusuri pola wacana dan struktur pengetahuan yang membentuk tradisi tafsir sufistik.



Ramli

[102] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir

Dalam proses analisis, teori episteme Michel Foucault digunakan untuk mengungkap
formasi pengetahuan dan relasi kuasa yang melatarbelakangi corak tafsir sufi dalam konteks ruang
dan waktu tertentu. Sementara itu, hermeneutika spiritual diterapkan sebagai pisau analisis guna
memahami interaksi antara pengalaman batin (dzauq), otoritas teks, dan transformasi makna.
Validitas interpretasi dijaga melalui triangulasi data dengan membandingkan berbagai sumber dan
pandangan. Dengan demikian, metodologi ini tidak hanya bersifat historis dan konseptual, tetapi
juga kritis terhadap dinamika tafsir sufistik dalam membangun legitimasi dan kontinuitasnya
dalam tradisi intelektual Islam.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Tafsir Sufi; Suatu Pengantar Historis

Kata tafsir pada dasarnya berarti penjelasan atau pengungkapan makna. Menurut Ahmad
Ibnu Faris, sebagaimana dikutip oleh M. Quraish Shihab, akar kata fa-sin-ra’ mengandung (ف س ر)
arti keterbukaan dan kejelasan. Kata fasara (فسر) bermakna pengungkapan yang dapat dipahami
akal, berbeda dengan safara (سفر) yang merujuk pada sesuatu yang tampak secara inderawi karena
bersifat material. Quraish Shihab menambahkan bahwa bentuk kata tafsir menunjukkan adanya
kesungguhan dan upaya berulang untuk membuka atau menjelaskan hal-hal yang tertutup atau
sulit dipahami, baik dari segi makna maupun kosakata (M. Quraish Shihab, 2013).

Setidaknya dalam menafsirkan Al-Qur’an terdapat tiga corak penafsiran yaitu tafsir bil
ma’thúr, tafsir bi al ra’yi dan tafsir ishârî. Diantara ketiganya, dua yang pertama disebut sebagai tafsir
zahir (nash dan logika) dan yang terakhir juga terkadang disebut tafsir batin. Dengan kata lain,
tafsir ishârî berangkat dari kepercayaan bahwa selain makna zahir, Al-Qur’an juga memiliki makna
batin. Tafsir ishârî adalah tafsir Al-Qur’an yang diperoleh dengan jalan mujâhadah dan aḥwâl
(Nablusi, 2002). Hal ini sejalan dengan hadits Nabi yang diriwayatkan oleh Abdullah Ibn Mas’ud,
bahwa (kata) Al-Qur’an terdiri dari 7 huruf, dimana setiap ayat dalam Al-Qur’an mengandung
makna zahir dan batin dan setiap huruf memiliki batasan (ḥad) dan sumber pemahaman (mathla’)
(Baqli, 2008)

Ja’far Ibn Muhammad dan Junaid Al Baghdadi menyebutkan, “Kitab Allah (Al-Qur’an)
tersusun dari 4 perkara yaitu ibarat, isyarat, lathâîf dan ḥaqâ’iq. Maka tafsir ibârî adalah
pemahaman orang awam, tafsir ishârî bagi orang khawâs, tafsir lathâ îf bagi para wali dan tafsir
ḥaqâ îq bagi para Nabi. Dalam versi lain disebutkan bahwa pemahaman ‘ibârî diperoleh dengan
mendengar, pemahaman isyarat diperoleh dengan berfikir, pemahaman lathaif diperoleh dengan
jalan musyâhadah (tasawuf) dan pemahaman ḥaqâ îq diperoleh dengan jalan taslîm (Baqli, 2008)

Tafsir sufi sendiri muncul berbarengan dengan kemunculan tasawuf itu sendiri. Pertama
tasawuf muncul dalam bentuk amaliyah dimana penganut sufit generasi pertama melakukan
penguatan pada aspek-aspek akhlaki seperti zuḥŭd, istiqâmah, wara’ dan qanâ’ah. Pada akhir abad
ke 2 hijriyah, tasawuf kemudian menyentuh hal-hal yang bersifat filosofis dan teoritis. Beberapa
tokoh mulai memiliki istilah teoritik dari pemikiran tasawufnya sendiri-sendiri seperti Abu Yazid
Busthami dengan konsep Ittihad, Abu Manshur Al Hallaj dengan konsep Hulul dan Ibnu Arabi
dengan konsep Wahdatul Wujud (Abdillah & Baihaqi, 2024). Dari mereka kemudian muncul
pendapat-pendapat tasawuf khususnya tafsir-tafsir esoterik yang melihat makna ayat-ayat Al-Qur’an
secara makna batin (esoterik).

Walaupun corak tafsir sufistik mulai diperkenalkan di akhir abad ke 2 hijriyah, ulama sufi
menisbahkan awal mula kemunculan tafsir sufistik kepada perkataan sahabat sekaligus sepupu
Nabi Muhamamd yakni Ibnu Abbas yang menerjemahkan ayat illa liya’budŭn (untuk menyembah
Allah) dalam QS. Ad Dzariyat 56 menjadi illa liya’rifŭn (untuk bermakrifat kepada Allah) (Abu Al
Qasim Al Qushairi, 2021). Namun, secara formal-historis, penulisan tafsir sufistik tertua yang



Epistemologi Tafsir Sufi; Sejarah, Metodologi dan Paradigma Komprehensif

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [103]

diketahui hingga saat ini adalah Tafsir al Qurán al-Azim karya Imam Sahal ibn Abdillahal-Tustari
(w: 283H). Kitab tafsir sufi selanjutnya adalah Haqaiq al-Tafsir karya Abu Abdurrahman al-Sulami
(w: 412 H).

Kedua kitab tersebut masih menjadi polemik karena dianggap terlalu rancu hingga
kemudian pada abad 3 H, lahirlah beberapa karya tasawuf diantaranya Tafsir Qushayri karya Imam
al-Qushayri dan Tabaqat al-Sufiyyah karya al-Sulami yang mulai dapat diterima di kalangan
masyarakat luas. Di abad ke-3 H juga, tasawuf dipandang sebagai latihan spiritual yang dapat
mendekatkan manusia kepada Tuhannya dan juga dianggap memiliki fungsi untuk menyucikan
jiwa dan menggapai makrifat dengan jalan kashf dan isyraq (Zulaiha et al., 2022). Imam Al
Qushairi dalam tafsir sufinya misalnya menjelaskan makna Huda dalam Surah Al Baqarah ayat 5
sebagai tajalli Tuhan. Ia menyebutkan, “Hudan adalah keterangan dari Tuhanmu dalam bentuk
keyakinan, kashf dan tahqîq. Oleh karena itu, Tuhan pertama bertajalli ke dalam hati seorang
mukmin melalui ayatnya (atsar atau perbuatan), kemudian melalui sifatnya, kemudian melalui
kebenaran (Haq) dan dzatnya (Abu Al Qasim Al Qushairi, 2012)

Pada abad ke 5 Hijriyah tafsir sufi kembali mendapat resistensi karena ditenggarai tercampur
dengan pemikiran-pemikiran filsafat. Salah satu tafsir yang paling mendapat sorotan adalah Tafsir
Ibnu Arabi yang menafsirkan QS Al Muzammil ayat 8 “Wadzkur isma rabbika wa tabattal ilaihi
tabtiilaa, Dan sebutlah nama Tuhanmu, tersebut dan beribadahlah kepada-Nya dengan sepenuh
hati." Ayat yang diterjemahkan menjadi Wazkur Isma Rabbika Allazi Huwa Anta, dan sebutlah nama
Tuhanmu yang mana Dia adalah kamu”(Arabi, 2013). Situasi “Dia adalah kamu” atau “Huwa Anta”
adalah situasi ketika hamba telah fana’ hilang wujud diri. Tuhan yang dizikirkan adalah baqa dan
hamba yang berzikir adalah fana.

Sebelum Ibnu Arabi, Ruzbihan Baqli telah memberi penjelasan mengenai makna ayat
tersebut. Ia menyebutkan bahwa pada mulanya seruan wazkur adalah kepada hamba, lalu
kemudian Tuhan menyeru kepada dirinya sendiri, seolah dikatakan uzkurni bi zikri (perbuatan
hamba mengingat Tuhan sebagai perbuatan Tuhan mengingat dirinya sendiri). Itu sebabnya
Ruzbihan membagi bentuk zikir pada kalimat “Wadzkur” kedalam dua yaitu Zikir Ubudiyah dan
Zikir Rububiyah. Zikir Ubudiyah adalah zikir hamba dan ketika seorang hamba telah sampai pada
zikir Rububiyah, si hamba telah fana (Baqli, 2008).

Pada abad ke 8 Hijriah juga muncul tafsiran Surah Al Ikhlas ayat 1 “Qul Huwa Allahu Ahad,
Katakan olehmu ya Muhammad bahwa Allah itu Esa.” Syekh Abd Al Karim Al Jilli menyebutkan
makna Huwa dalam ayat tersebut sebagai kata tunjuk kepada kepada Huwiyaul Haq (Tuhan), yang
menjadi esensi Insan. Ia memaknainya secara ishârî dan mengatakan, “Katakan Ya Muhammad, dia
(Insan) adalah Allah yang Ahad” atau “Katakan Ya Muhammad, dia (Engkau) itu Allah yang Ahad (Abd
Al Karim Al Jilli, 2010). Di tempat lain Al Jilli menjelaskan bahwa Muhammad adalah Hawiyah
Muta’ayinah (medium yang bertajalli) dari Dzat Allah. Muhammad adalah manifestasi/
penampakan dari (tajalli) Al-Ghaib yaitu Allah (Abd Al Karim Al Jilli, 2005)

Pun demikian, tafsir sufi kemudian berkembang menjadi satu-satunya tafsir esoterik dalam
keragaman corak tafsir terhadap Al-Qur’an. Beberapa diantara kitab tafsir yang ditenggarai
bercorak sufistik misalnya:  Tafsir Ruh al-Ma‘aniy atau Tafsir al-Alusi, karya Syihabuddin al-Sayyid
Muhammad al-Alusi al-Baghdadi (w. 1270 H), yang dikenal luas karena kelengkapan dan
kedalaman pembahasannya, mencakup riwayat ulama salaf dan pendapat ulama khalaf yang
mu‘tabar. Tafsir Ibn ‘Arabi, disusun oleh Abdullah Muhammad Ibn Ahmad Ibn Abdullah
Muhyiddin Ibn ‘Arabi (w. 638 H) dalam versi lain disebut disusun oleh Abd Al Razaq Al Kasyani
(w.730 H), juga merupakan karya penting dalam tradisi tafsir sufi (Arabi, 2013) (Abd Al Warith
Muhammad Ali, 2011). Sementara itu, Gharaib al-Qur’an wa Raghaib al-Furqan atau Tafsir al-
Naisabury, karya Syekh Nizamuddin al-Hasan Muhammad al-Naisaburiy (w. 728 H), dikenal luas



Ramli

[104] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir

dan memiliki kelebihan dalam penyajiannya yang mudah diakses. Haqaiq al-Tafsir, karya Abu Abd
al-Rahman Muhammad bin Husain al-Azdi (w. 412 H), membahas seluruh surah dalam Al-Qur'an
meskipun tidak mengulas setiap ayat secara rinci. Adapun Tafsir al-Turtusy ditulis oleh Abu
Muhammad Sahl ibn Abdillah al-Turtusiy (w. 283 H), dan Tafsir al-Ta’wilat al-Najmiyyah
merupakan karya dua ulama, yakni Najmuddin Dayah yang menulis hingga Q.S. Az-Zariyat ayat
17–18 sebelum wafat, lalu disempurnakan oleh Ahmad Daulah al-Samnawi. Terakhir, Tafsir Rais
al-Bayan fi Haqaiq al-Qur’an karya Abu Muhammad Ruzbihan bin Abi al-Nash al-Syirazi (w. 606
H), hadir dalam satu jilid yang memuat dua juz tafsir bernuansa sufistik (Baqli, 2008) (Zulaiha et
al., 2022).

2. Tafsir Sufi; Paradigma dan Batasan
Secara epistemologi, keberadaan tafsir ishârî adalah bagian dari tradisi yang berlaku dalam

dunia Islam (Muhammad Abed Al-Jabiri, 1987). Para sǔfi memahami Al-Qur’an secara mistik dan
memperlihatkan bahwa pemikiran dan jalan hidup yang dilalui pada dasarnya adalah pengamalan
dari nilai-nilai ajaran Al-Qur’an (Sells, 1996). Meskipun terkadang banyak ayat yang secara
lahiriyah terlihat bertentangan dengan tradisi sǔfi, namun jika dilihat secara lebih mendalam maka
jelas bahwa tafsir sufistik yang  diekspresikan justru menyelami samudera terdalam Al-Qur’an
(Schimmel, 1975).

Annemarie Schimmel menuliskan mengenai peran penting sufi dalam perkembangan
penafsiran Al-Qur’an. Ia menyebutkan, “The Mystics have played a decisive role in the development of
the koranic sciences; their hermeneutical methods range from a simple verbal interpretation to symbolical and
allegorical exegesis, without, however, denying the value of the exterior meaning of the kuranic words”
(Schimmel, 1975). Dengan kata lain, para sufi memiliki peran signifikan dalam perkembangan
ilmu Al-Qur’an (tafsir) dimana metode hermeneutic (tafsir ishari) yang dikembangkan memiliki
ragam bentuk, mulai dari komentar-komentar simbolik sederhana hingga penjelasan yang panjang
dan rumit tanpa mengabaikan makna zahir (exterior meaning), baik makna tafsir bil ma’thúr (tafsir
bayani) maupun tafsir bir ra’yi (tafsir burhani).

Para sufi sepakat bahwa setiap makna zahir Al-Qur’an mengandung makna batin (Corbin,
1997). Al-Kurani mengutip hadits Nabi, bahwa tidak ada satu ayat Al-Qur’an yang diturunkan
kecuali didalamnya terdapat makna zahir dan makna batin yang disetiap hurufnya terdapat
batasan dan keleluasaan (Fathurrahman, 2012). Kurani juga mengutip pernyataan Al Qashashi
yang menyatakan bahwa kaum sufi memahami agama dalam dua dimensi yakni dimensi umum
(zahir) dan dimensi khusus (batin). Dimensi umum adalah apa yang tertera dalam Al-Qur’an dan
sunnah sebagai apa adanya dan dimensi khusus adalah pemahaman kasyf dari rahasia Al-Qur’an
dan Sunnah dan yang tidak mengandung keraguan. Menurut Al-Qashashi, “(Bagi seorang sufi
terdapat dua timbangan yakni timbangan umum dan timbangan khusus) Timbangan umum
adalah pengertian dasar dari berbagai hukum syari’at dalam Al Qur’an yang mulia dan Sunnah
Nabi, sedangkan timbangan khusus adalah sesuatu yang berasal dari kashf yang diperoleh melalui
penyaksian, pemberitaaan ilahi dan ilham sempurna yang tidak mengandung keraguan, selain juga
sesuatu yang berasal dari rahasia-rahasia syari’at berupa makna tersembunyi dari Al-Qur’an dan
Sunnah (Fathurrahman, 2012).

Artinya, bahwa para sufi adalah mereka yang memiliki pemahaman tafsir yang komprehensif
dan singular dimana mereka tidak mengunggulkan satu dari yang lain, tapi menerapkannya secara
berkesinambungan dalam pengalaman sehari-hari. Jika kita susun sebuah grafik paradigma tafsir
dan epistemologi sufi maka akan terlihat sebagai berikut:



Epistemologi Tafsir Sufi; Sejarah, Metodologi dan Paradigma Komprehensif

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [105]

Singularitas Tafsir dan Epistemologi Sufi

Gambar 1 Tiga Pendekatan Tafsir Gambar 2 Tiga Corak
Epistemologi Islami

Gambar tersebut menjelaskan bahwa baik tafsir ishârî maupun epistemologi ‘irfânî hanyalah
satu bagian dari sistem pengetahuan kaum sufi. Secara syari’at dan teologi mereka tetap menganut
corak tafsir bil ma’thúr maupun bil ra’yi sebagai aspek zahir dari pengalamannya selain
menggunakan tafsir ishârî dan epistemologi irfani untuk masuk dalam dimensi-dimensi esoterik
agama.

Anwar Fuadi Abi Khazam dalam Kitab Mu’zam Al Musthalah As Shufiyah menyebutkan
makna ishârî sebagai (1) sesuatu yang tersembunyi karena kehalusan maknanya; (2) pemahaman
yang berbeda dari pemahaman lisan (teks); (3) pemahaman yang datang ke dalam hati karena
kedekatan spiritual atau justru karena jauhnya hati dari petunjuk (Khazam, 1993).

Ia adalah isyarah tersembunyi yang terlihat bagi ahli suluk dan tasawuf (ahli sufi) dan
pemahamannya mungkin untuk dikombinasikan dengan makna zahir. Perbedaan tafsir sufi
dengan tafsir kaum bathini adalah bahwa tafsir sufi tidak menolak kehendak tafsir tekstual (tafsir
zahir seperti tafsir bil ma’thúr dan tafsir bir ra’yi) akan tetapi mereka mengikutinya sebagai
pemahaman dasar (syari’at) sebelum sampai kepada pemahaman batin (hakikat). Karena menurut
kaum sufi, tidak mungkin seorang mengaku telah sampai ke kamar akan tetapi tidak melewati
pintu rumah (Abd Al Warith Muhammad Ali, 2011).

Ali Ibn Abi Thalib menjelaskan makna dari perkataan nabi mengenai zahir, batin, had dan
mathla. Ia menyebutkan bahwa makna zahir diperoleh oleh pembaca al-qur’an, makna batin
diperoleh oleh orang-orang yang memahami al-qur’an, sedangkan had adalah pengetahuan
mengenai halal dan haram, sedangkan math’la adalah tujuan mengapa ayat tersebut diturunkan
(Baqli, 2008).

Kaum sufi bukanlah kelompok bathini yang menolak makna zahir atau kaum zahiri yang
menolak makna batin (Mairizal, 2024). Mereka adalah kelompok yang mengakui eksistensi
keduanya secara sama tanpa melebihkan satu diantara yang lain. Penyingkapan makna zahir
diperoleh dengan riwayat dan logika sedangkan penyingkapan makna batin lahir dari perenungan
mendalam (tadabbur), dan inkishâf (terbuka hijab).

Abu Nashr Al Thusi mendeskripsikan seorang sufi sebagai orang yang menunaikan
kewajiban dan menjauhi segala yang diharamkan serta meninggalkan segala yang  tidak bermanfaat
bagi mereka. Para sufi juga adalah orang-orang yang meninggalkan/ menjauhi segala yang
menghalangi mereka untuk dekat dengan Tuhan karena mereka tidak punya tujuan selain dengan
dengan Allah. Selain itu, para sufi juga dihiasi oleh berbagai adab (akhlak) seperti merasa cukup
dengan yang sedikit, berusaha mengurangi keterikatan dengan dunia dan mengunakan seadanya
(pada pakaian, tempat tinggal dan makanan),  memelihara kefakiran, menjaga perut tidak terlalu
kenyang, menjauhi pujian dan kedudukan mulia dihadapan manusia, berlemah lembut pada
semua makhluk, rendah hati kepada siapapun, menjaga waktu (tidak menyianyiakan waktu),
senantiasa berbaik sangka kepada Tuhan, ikhlas pada segala yang diupayakan untuk meningkatkan

Tafshîr  Bi
Ar Ra’yi

Tafshîr Ishârî

Tafshîr  Bi
Al

Ma’thur
Burhânî

'Irfânî

Bayânî



Ramli

[106] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir

ketaatan, melaksanakan kebaikan, senantiasa menghadapkan hati kepada Allah dan memutuskan
kerlingan hati pada selainnya, berdamai dengan cobaan dan ridha dengan segala ketentuan Allah,
bersabar dalam perjuangan kesufian dan dalam perjuangan mengendalikan hawa nafsu dan segala
dorongan yang berasal dari perut dan kemaluan (Thusi, 1971).

Dengan demikian menjadi jelas bahwa tafsir sufi bukanlah tafsir yang berdiri sendiri
melainkan ia merupakan pelengkap dari tafsir zahir (tafsir bil ma’tsur dan tafsir bir ra’yi).
Pemahaman seorang sufi tidak boleh menyimpang dari syari’at dan kalam begitupun
pengamalannya (Mairizal, 2025). Seorang sufi bukanlah mereka yang melepaskan diri dari
kewajiban syari’at bahkan mereka merupakan orang yang memegang teguh pengamalan syari’at,
bersungguh-sungguh dalam upaya mendekatkan diri kepada Allah serta memelihara adab dan
akhlaknya (Cibro, 2021b).

Jika disusun berdasarkan paradigma komprehensif, seorang sufi akan berusaha
mengamalkan ajaran agama dalam 4 tanggal spiritual yaitu syari’at, tarekat, hakikat dan makrifat.

Gambar 3 Paradigma komprehensif dalam pemahaman/ tafsir sufi
Dari gambar tersebut jelas bahwa tujuan utama kaum sufi adalah memiliki pemahaman

mendalam terhadap kehendak agama. Bagi mereka, pengamalan syari’at semata tanpa disertai
dengan tarekat, hakikat dan ma’rifat adalah sia-sia dan tidak memiliki nilai keutamaan. Bagi kaum
sufi, tiga dimensi setelah syari’at adalah apa yang tertera dalam konsep ihsan dalam hadits Nabi
bahwa seorang hamba dalam menyembah Allah haruslah bersikap seolah dia melihat Allah dan
jika ia tidak melihat Allah sesungguhnya Allah melihat dirinya, baik zahir maupun batin.

3. Metodologi Tafsir Sufi
Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya bahwa tafsir sufi memiliki corak dan metodologi

sendiri yang khas dan berbeda. Dalam praktiknya, pendekatan ‘irfani berbeda dengan pendekatan
bayani yang berpusat pada teks dan pendekatan burhani yang logis (Rohmawati & Zulkifli, 2024).
Sebagai satu corak tafsir yang kemunculannya berbarengan dengan kemunculan tasawuf, metode
penafsiran sufi kemudian juga terkait dengan metode pengamalan tasawuf itu sendiri. Pada abad
ke 3 H mulai disusun langkah-langkah formal dalam mendekatkan diri kepada Allah melalui jalan
kashf dan dzauqy.

Tafsir Sufi ishari, menurut Manna Khalil al-Qattan, merupakan praktik spiritual yang
dilakukan oleh seorang sufi untuk memahami makna-makna tersembunyi dalam Al-Qur’an, baik
untuk dirinya sendiri maupun orang lain, melalui isyarat-isyarat ilahiah yang menyatu dalam hati.
Muhammad Husein adz-Dzahabi mendukung validitas tafsir ini dengan merujuk pada sabda Nabi
Muhammad Saw. bahwa setiap ayat memiliki makna lahir dan batin, serta setiap huruf memiliki
batas dan awal. Al-Qattan menjelaskan bahwa makna dzahir adalah pemahaman yang mudah
ditangkap oleh akal, sementara makna batin adalah isyarat tersembunyi yang hanya bisa diakses
oleh ahli suluk. Jika isyarat itu samar dan bertentangan dengan makna zahir atau kaidah bahasa

Syariat

Hakikat

Ma’rifat

Tarekat



Epistemologi Tafsir Sufi; Sejarah, Metodologi dan Paradigma Komprehensif

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [107]

Arab, maka tidak dapat diterima. Namun, bila isyarat tersebut selaras dengan makna zahir dan
sahih secara bahasa serta tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syar’i, maka tafsir tersebut
dapat diterima (Sa’dina & Zaelani, 2023).

Ad Dzahabi juga menyebutkan bahwa tafsir ishârî (ta’wil) berbeda dengan tafsir zahir. Ia
menyebut bahwa takwil adalah isharah qudsiyyah (petunjuk ilahi), ma’arif as subhaniyah
(pengetahuan dari yang maha suci), yang tersingkap dari tabir sebagai penerang bagi para salikin
(sufi), yang turun dari kegaiban ke dalam hati orang-orang arif (Dzahabi, 2000)

Untuk itu para ulama menetapkan syarat bahwa satu tafsir sufi dapat diterima atau tidak
diantaranya Pertama, penafsiran secara ishârî tidak boleh bertentangan dengan makna lahiriah
(zhahir) dari teks al-Qur’an. Kedua, seorang penafsir tidak boleh mengklaim bahwa tafsir ishârî
adalah satu-satunya cara yang benar untuk memahami kehendak Allah, apalagi jika tidak
didasarkan pada kaidah-kaidah tafsir yang telah mapan. Ketiga, penafsiran tersebut harus selaras
dengan dalil-dalil agama dan rasionalitas yang sahih. Keempat, makna ishârî yang ditawarkan perlu
diperkuat dengan dalil-dalil syar‘i lainnya, sehingga tidak terlepas dari kerangka ajaran Islam yang
otoritatif (Dzahabi, 2000) (Zulaiha et al., 2022) Dalam hal ini, as-Suyuthi menegaskan bahwa siapa
pun yang mengklaim memahami rahasia batiniah ayat tanpa terlebih dahulu memahami makna
dzahirnya, ibarat seseorang yang mengaku masuk rumah tanpa melewati pintu (Sa’dina & Zaelani,
2023)

Namun, untuk memahami validitas kebenaran tafsir ishârî setidaknya diperlukan dua
kerangka epistemologi yakni pengujian kebenaran epistemologis dan pengujian kebenaran proses.
Dalam perspektif filsafat ilmu, kebenaran epistemologis penafsiran Al-Qur’an dapat didekati
melalui tiga teori utama: koherensi, korespondensi, dan pragmatisme. Teori koherensi menilai
kebenaran berdasarkan konsistensi internal antar proposisi dalam kerangka tafsir, sehingga suatu
penafsiran dianggap sahih bila selaras secara logis dengan bangunan pemikiran sebelumnya.
Namun, konsistensi ini tidak menjamin validitas substansial apabila proposisi dasarnya keliru.
Teori korespondensi, yang banyak dianut kalangan empiris seperti Aristoteles, memandang
kebenaran sebagai kesesuaian antara pernyataan dengan fakta objektif; dalam tafsir, hal ini berarti
penyesuaian antara teks dan realitas eksternal. Sementara itu, teori pragmatisme yang
dikembangkan oleh Charles S. Peirce menilai kebenaran dari kebermanfaatannya—suatu
penafsiran dianggap benar sejauh memiliki relevansi praktis dan transformatif dalam konteks
kehidupan umat. Pendekatan ini menegaskan bahwa kebenaran tafsir bersifat dinamis dan
kontekstual, bukan entitas yang absolut dan final (Mustaqim, 2012).

Adapun kebenaran proses suatu pengetahuan mistik (termasuk tafsir mistik) juga dapat
dilihat dari tiga konteks yaitu context of discovery (yakni proses pencarian pengetahuan), context of
discourse (yakni bagaimana tasawuf diungkapkan), dan context of justification (atau bagaiaman
tasawuf ditinjau). Tasawuf dalam proses mujahadah, riyadhah, berguru, suluk, maqam dan ahwal
masuk dalam kategori context of discovery (tasawuf sebagai pencarian); tasawuf sebagai kajian
mengenai fana, baqa, hulul, ittihad, wahdatul wujud, mahabbah dan lain sebagainya masuk dalam
kategori context of discourse (tasawuf sebagai kajian); sedangkan klasifikasi tasawuf sebagai mulhid
(sesat) dan muwahhid (tidak sesat), klasifikasi pengamal tasawuf dalam kategori amm (awam), khas
(khusus) dan khawasul khawwas (pakar), serta klasifikasi tasawuf sebagai tasawuf sunni dan tasawuf
syi’i atau tasawuf amali, akhlaki, falsafi dan irfani, adalah kegiatan penilaian yang masuk dalam
konteks context of justification (tasawuf sebagai penilaian) (Cibro, 2021b).



Ramli

[108] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir

Gambar 1 Diagram Metodologi-Epistemologi Tafsir Sufi

4. Tafsir Sufi dalam Kerangka Wacana Islam Moderat
Tafsir sufi merupakan salah satu corak penafsiran Al-Qur’an yang menggali makna batiniah

ayat-ayat suci melalui pendekatan spiritual. Berbeda dengan pendekatan tafsir tekstual yang fokus
pada aspek zahir, tafsir sufi menghadirkan kedalaman makna dengan menyelami aspek ma‘nawi
dan ishari. Dalam konteks ini, para sufi tidak hanya memaknai ayat secara literal, tetapi juga
melalui perenungan, pengalaman dzauq, dan penyucian jiwa. Karakter ini menjadikan tafsir sufi
sangat selaras dengan prinsip Islam moderat yang mengutamakan keseimbangan antara dimensi
lahir dan batin, antara akal dan rasa, serta antara syariat dan hakikat.

Salah satu kontribusi penting tafsir sufi terhadap wacana Islam moderat adalah
kemampuannya mengedepankan toleransi (tasâmuh), keseimbangan (tawazun), dan keterbukaan
terhadap keberagaman (ta‘addudiyyah). Dalam tafsir-tafsir sufistik, seperti karya al-Qushayri atau
Ibn Arabi, ditemukan narasi-narasi yang menyejukkan dan inklusif. Ayat-ayat yang berkaitan
dengan kasih sayang, cinta Ilahi, serta tanggung jawab sosial ditafsirkan dengan pendekatan yang
memanusiakan dan menjunjung tinggi martabat manusia. Ini menjadi fondasi penting dalam
membangun pemahaman Islam yang tidak kaku dan tidak eksklusif, tetapi akomodatif dan
humanis (Abu Al Qasim Al Qushairi, 2012) (Arabi, 2013).

Tafsir sufi juga hadir sebagai kritik epistemologis terhadap pendekatan tafsir ekstremis yang
cenderung tekstualis sempit dan ideologis. Dalam banyak kasus, tafsir ekstrem gagal menangkap
ruh kasih sayang dan keadilan dalam Al-Qur’an karena terjebak dalam pendekatan harfiah dan
literalistik. Sebaliknya, tafsir sufi mengajak pembaca untuk mentadabburi ayat secara mendalam,
tidak hanya dari struktur lafaz, tetapi juga pesan spiritual dan moral yang terkandung di baliknya.
Pendekatan ini relevan dalam membendung narasi-narasi keagamaan yang keras dan berpotensi
melahirkan kekerasan atas nama agama.

Nilai-nilai sufistik seperti cinta (mahabbah), penyerahan diri (ubudiyyah), dan ma‘rifah
(pengenalan mendalam terhadap Tuhan) memberi fondasi spiritual yang kuat bagi umat Islam
dalam merespons dinamika zaman. Tafsir sufi tidak sekadar membentuk pemahaman, tetapi juga
membentuk kepribadian dan karakter. Dalam kerangka Islam moderat, tafsir ini berperan
membina jiwa yang damai, terbuka, dan tidak mudah terprovokasi oleh perbedaan. Ia menjadi
jembatan antara teks keagamaan dan realitas sosial yang kompleks, dengan pendekatan etis dan
reflektif.



Epistemologi Tafsir Sufi; Sejarah, Metodologi dan Paradigma Komprehensif

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [109]

Lebih dari itu, tafsir sufi menolak klaim kebenaran tunggal dalam menafsirkan Al-Qur’an. Ia
menyadari bahwa kebenaran teks tidak bisa dilepaskan dari kedalaman spiritual dan kesiapan
batin pembacanya. Hal ini menjadikan tafsir sufi fleksibel, adaptif, dan relevan untuk digunakan
dalam merawat keberagamaan yang damai. Ketika sebagian wacana keislaman terjebak dalam
polarisasi—antara liberal dan konservatif—tafsir sufi menghadirkan pendekatan tengah yang
menyejukkan dan menyatukan.

Dengan demikian, tafsir sufi memiliki posisi strategis dalam memperkuat narasi Islam
moderat. Ia bukan hanya pendekatan spiritual yang bersifat esoterik, melainkan juga metode
penafsiran yang menekankan transformasi batin, penguatan akhlak, dan harmoni sosial. Tafsir ini
relevan tidak hanya dalam konteks keilmuan tafsir, tetapi juga dalam membangun praktik
keberagamaan yang berakar pada kedalaman spiritual dan akhlak mulia. Oleh karena itu,
mengarusutamakan tafsir sufi dalam diskursus keislaman kontemporer merupakan langkah
penting dalam menumbuhkan wajah Islam yang inklusif, damai, dan beradab.

D. KESIMPULAN
Tafsir sufi merupakan salah satu bentuk penafsiran Al-Qur’an yang menekankan pentingnya

integrasi antara dimensi lahir dan batin dalam memahami wahyu. Penelusuran historis
menunjukkan bahwa tafsir ini telah ada sejak masa Nabi melalui pemaknaan Ibnu Abbas atas ayat-
ayat tertentu, dan kemudian dikembangkan secara sistematis oleh para sufi klasik seperti al-
Tustari, al-Qushayri, dan Ibn Arabi. Eksistensinya memperlihatkan bahwa spiritualitas bukanlah
entitas yang terpisah dari penalaran, tetapi justru menjadi fondasi dalam membangun pemahaman
yang utuh terhadap pesan Ilahi.

Secara metodologis, tafsir sufi berakar pada pengalaman dzauq (intuisi spiritual) dan tazkiyat
al-nafs (pensucian jiwa) sebagai syarat epistemik. Penafsir sufistik tidak hanya membaca teks, tetapi
juga mengalami dan menghayati maknanya melalui suluk, mujahadah, dan pembimbingan dari
mursyid. Namun, tafsir ini tetap dibatasi oleh sejumlah prinsip, seperti tidak bertentangan dengan
makna zahir, sesuai kaidah bahasa, serta tidak keluar dari kerangka syariat. Dengan demikian,
tafsir sufi dapat diterima sejauh tetap menjaga keseimbangan antara simbolisme spiritual dan
kaidah tafsir ilmiah.

Dalam kerangka pengujian kebenaran tafsir, tiga teori utama dalam filsafat—koherensi,
korespondensi, dan pragmatisme—menyediakan pendekatan yang saling melengkapi. Teori
koherensi menilai kebenaran dari konsistensi logis antar proposisi dalam sistem tafsir, sementara
teori korespondensi menekankan kesesuaian antara tafsir dan fakta empiris. Adapun teori
pragmatis memandang kebenaran dari manfaat praktisnya, sehingga tafsir dianggap benar sejauh
memberikan dampak kontekstual yang relevan bagi kehidupan umat. Ketiganya menegaskan
bahwa kebenaran tafsir bersifat dinamis, tidak final, dan harus terbuka terhadap pembacaan ulang
sesuai konteks.

Dalam kerangka epistemologis, tafsir sufi dapat diklasifikasikan ke dalam tiga tahap: context
of discovery (proses pencarian spiritual), context of discourse (ekspresi dan penyampaian makna batin),
dan context of justification (pembenaran epistemik terhadap tafsir tersebut). Melalui pembacaan
kritis terhadap wacana dan corak pemikiran para sufi, artikel ini mengonstruksi paradigma tafsir
sufi yang komprehensif dan sistematis. Tafsir ini tidak hanya melengkapi pendekatan zahir seperti
tafsir bil ma’tsur dan bir ra’yi, tetapi juga menjembatani dengan tafsir batini tanpa jatuh ke dalam
penyimpangan esoterik ekstrem.

Akhirnya, tafsir sufi menempati posisi strategis dalam mengembangkan narasi Islam moderat
yang seimbang antara teks dan nilai-nilai spiritual. Ia mampu menghindari ekstremisme penafsiran
dengan mengusung semangat cinta, toleransi, dan kedalaman makna. Relevansinya di era



Ramli

[110] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir

kontemporer terletak pada kemampuannya membangun keberagamaan yang berakar pada etika
transenden dan kematangan jiwa. Karena itu, pendekatan tafsir sufi perlu terus dikembangkan
sebagai kontribusi terhadap wacana intelektual Islam yang inklusif, rasional, dan spiritual.

DAFTAR  PUSTAKA

Abd Al Karim Al Jilli. (2005). Al Kamalat Al Ilahiyah bi Sifati Muhammadiyah. Dar Al Kutub Al
Ilmiyah.

Abd Al Karim Al Jilli. (2010). Insan Kamil Fi Ma’rifah Al Awa il Wa Al Awakhir. Dar Al Kutub Al
Ilmiyah.

Abd Al Warith Muhammad Ali. (2011). Tahqiq Tafsir Al Qur’an Muhy Al Din Muhammad Ibn Ali
Ibn Arabi,. Dar Al Kutb Al Islamiyah.

Abdillah, I., & Baihaqi, M. R. (2024). Ragam Corak Tafsir: Tafsir Sufi. Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-
Qur’an Dan Tafsir, 3(1), 23–30. https://doi.org/10.15575/mjiat.v3i1.33927

Abu Al Qasim Al Qushairi. (2012). Tafsir Al Qushairi. Dar Al Ghad Al Jadid.

Abu Al Qasim Al Qushairi. (2021). Risalah Al Qushairiyah fi Ilm Al Tashawwuf. Dar Al Kutb Al
Islamiyah.

Arabi, I. (2013). Tafsir Ibn ’Arabi. Dar Al Kutub Al Ilmiyah.

Baqli, R. Al. (2008). Ara ’is al Bayan fi Haqa iq Al Qur’an (1st ed.). Dar Al Kutub Al Ilmiyah.

Cibro, R. (2019). Semantik ‘Irfāni Sebagai Model Tafsir Sufistik. At-Tafkir, 12(2), 185–197.

Cibro, R. (2021a). Epistemologi Tasawuf; Dari Context Of Discovery Ke Context Of Justification.
Bidayah: Studi Ilmu-Ilmu Keislaman, 20. https://doi.org/10.47498/bidayah.v12i1.474

Cibro, R. (2021b). Epistemologi Tasawuf Hamzah Fansuri dalam Kitab Sharb Al-Ashîqîn. At-
Tafkir, 14(2), 134–149. https://doi.org/10.32505/at.v14i2.1936

Corbin, H. (1997). Alone With Alone; Creative Imagination in the Sufism of Ibn ’Arabi. Princeton
University Press.

Dzahabi, M. H. A. (2000). Al Tafsir Wa Al Mufassirun Jilid I. Maktabah Wahbah.

Fathurrahman, O. (2012). Ithaf al-dhaki: Tafsir wahdatul wujud bagi Muslim Nusantara. PT Mizan
Publika.

Khazam, A. F. A. (1993). Mu’zam Al Musthalah As Shufiyah. Maktabah Libnan Nasirun.

M. Quraish Shihab. (2013). Kaidah Tafsir (Cetakan IV). Lentera Hati.

Mairizal, T. (2024). Diskursus Epistemologi Tafsir Isyãrĩ Dan Tafsir Bathini. ISTIFHAM: Journal Of
Islamic Studies, 56–71. https://doi.org/10.71039/istifham.v2i1.52

Mairizal, T. (2025). Epistemologi Tafsir Ishari. Basha’ir: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir, 5(1), 41–
53. https://doi.org/10.47498/bashair.v5i1.4654

Maulana Muhammad, Salim, M. F. (2024). Konsep Teologi Islam Dan Tasawuf Akhlaki, Irfani
Dan Falsafi Serta Pengembangan Pemikirannya. Jipi (Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam), 3(2), 54–
64. https://doi.org/10.58788/jipi.v3i2.5694

Muhammad Abed Al-Jabiri. (1987). Tawkin Al ’Aql Al ’Arabi. Markaz Al-Dirasah Al Wahdah Al
Arabiyah.

Mustaqim, A. (2012). Epistemologi Tafsir Kontemporer (2nd ed.). LKIS.

Nablusi, A. A. G. I. I. A. (2002). Qaul Al Matin fi Bayan Tauhid Al Arifin. Dar Al Kutub Al
Alamiyah.

Rohmawati, H. S., & Zulkifli, Z. (2024). The Role of Sufi Orders in Social Change in Indonesia: A



Epistemologi Tafsir Sufi; Sejarah, Metodologi dan Paradigma Komprehensif

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [111]

Systematic Literature Review. Teosofia: Indonesian Journal of Islamic Mysticism, 13(2), 187–212.
https://doi.org/10.21580/tos.v13i2.22567

Sa’dina, A. M., & Zaelani, A. A. (2023). Pro dan Kontra dalam Tafsir Sufi. Jurnal Iman Dan
Spiritualitas, 3(1), 1–10. https://doi.org/10.15575/jis.v3i1.21523

Schimmel, A. (1975). Mystical Dimension of Islam. University of North Carolina Press.

Sells, M. A. (1996). Early Islamic Mysticism; Sufi, Qur’an, Mi’raj, Poetic and Theological Writings.
Mahwah Paulist Pers.

Thusi, A. N. A. S. Al. (1971). Al Luma fi Tarikh Al Tasawuf Al Islami. Dar Al Kutub Al Ilmiyah.

Yuhanida, Y., Amalia, Z. N., Kerwanto, K., Rahman, R., Muna, M. Y., & Sabour, R. (2024).
Epistemology Of Sufism In Sufi Interpretation (Analysis Of The Patterns Of Theoretical
(Nazhari) And Practical ('Amali) Sufi Exegesis). QiST: Journal of Quran and Tafseer Studies,
3(2), 216–233. https://doi.org/10.23917/qist.v3i2.4199

Zulaiha, E., Yahya, M., & Ihsan, M. (2022). Argumentasi Eksistensial Tafsir Sufi. Jurnal Iman Dan
Spiritualitas, 2(3), 305–312. https://doi.org/10.15575/jis.v2i3.18317


