
Available online at: 
https://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/bashair/article/view/5063 

BASHA’IR 
Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 

 Published December 2025, 5(2): 141-153 
 P-ISSN: 2708-1018| E-ISSN: 2708-100X 

 

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [141] 

KINĀYAH DAN ṢARĪḤ DALAM AL-QUR’AN:  
ANALISIS KOMPARATIF BALAGHAH ARAB DAN SEMIOTIKA BARAT 

 
Muhammad Nur1, Wawan Susanto2 

Pascasarja UIN Sayyid Ali Rahmatullah Tulunggagung 
1mmuhammmadnur32@gmail.com* | 2wawansusanto080@gmail.com 

 
 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji perbandingan penafsiran lafaz ṣarīḥ (eksplisit) dan kināyah (implisit) dalam Al-
Qur’an melalui dua pendekatan utama, yaitu balaghah Arab klasik dan teori semiotika Barat modern. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif-komparatif dengan analisis terhadap tiga 
ayat terpilih, yakni QS. Al-Baqarah: 183, QS. Al-Baqarah: 223, dan QS. An-Nūr: 31. Tujuan dari 
penelitian ini adalah untuk mengeksplorasi bagaimana makna literal dan simbolik dikonstruksi dalam 
teks suci Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa lafaz ṣarīḥ umumnya digunakan dalam konteks 
hukum, dengan struktur makna yang tegas dan langsung. Sebaliknya, lafaz kināyah cenderung 
digunakan untuk menyampaikan nilai-nilai sosial dan etika melalui gaya bahasa yang simbolik dan 
kontekstual. Pendekatan balaghah lebih menekankan pada aspek estetika dan retorika, sementara 
pendekatan semiotika terutama dari pemikiran Ferdinand de Saussure, Charles Sanders Peirce, dan 
Roland Barthes membuka ruang interpretasi terhadap makna konotatif, ideologis, dan kultural dalam 
teks. Studi ini menyimpulkan bahwa integrasi antara pendekatan balaghah dan semiotika dapat 
memperkaya metode tafsir Al-Qur’an secara interdisipliner. Selain itu, pendekatan ini juga 
menawarkan alternatif hermeneutik yang lebih responsif terhadap dinamika sosial dan intelektual 
kontemporer. 

Abstract 

This study examines the comparative interpretation of ṣarīḥ (explicit) and kināyah (implicit) in the 
Qur'an through two main approaches, namely classical Arabic balaghah and modern Western semiotic 
theory. This study uses a qualitative-descriptive-comparative approach by analyzing three selected 
verses, namely QS. Al-Baqarah: 183, QS. Al-Baqarah: 223, and QS. An-Nūr: 31. The purpose of this 
study is to explore how literal and symbolic meanings are constructed in Islamic sacred texts. The 
results show that ṣarīḥ lafaz are generally used in legal contexts, with a strict and direct meaning 
structure. In contrast, kināyah lafaz tend to be used to convey social and ethical values through 
symbolic and contextual language styles. The balaghah approach emphasizes aesthetic and rhetorical 
aspects, while the semiotic approach-especially from the thoughts of Ferdinand de Saussure, Charles 
Sanders Peirce, and Roland Barthes-opens up room for interpretation of connotative, ideological, and 
cultural meanings in the text. This study concludes that the integration of balaghah and semiotics 
approaches can enrich the interdisciplinary method of Qur'anic interpretation. In addition, this 
approach also offers a hermeneutic alternative that is more responsive to contemporary social and 
intellectual dynamics. 

Keywords: Ṣarīḥ, Kināyah, Balaghah, Semiotics, Qur'anic Interpretation. 

 
 
 

 
*Corresponding authors 

https://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/bashair/article/view/5063
mailto:mmuhammmadnur32@gmail.com
mailto:wawansusanto080@gmail.com


Muhammad Nur, Wawan Susanto 

[142] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 

A. PENDAHULUAN  
Bahasa Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai wahana komunikasi ilahiyah, tetapi juga 

sebagai sistem semiotik yang kaya akan makna dan simbolisme. Di dalamnya terdapat kekayaan 
retoris yang menyampaikan pesan-pesan ketuhanan melalui struktur bahasa yang kompleks dan 
bernilai estetika tinggi. Salah satu aspek penting dalam studi kebahasaan Al-Qur’an adalah 
pembedaan antara ṣarīḥ (lafaz eksplisit) dan kināyah (lafaz implisit), yang masing-masing memiliki 
fungsi dan tujuan komunikatif yang berbeda (Abdul-Raof, 2010, pp. 67–70) 

Dalam khazanah balaghah Arab, ṣarīḥ digunakan untuk menyampaikan makna secara 
langsung, tegas, dan tanpa ruang tafsir ganda. Karena itu, lafaz ini sering dipakai dalam konteks 
hukum dan akidah, di mana kejelasan makna menjadi sangat penting (Idfi, 2024, pp. 46–55). 
Sebaliknya, kinayah menghadirkan kehalusan dan kedalaman retoris dengan menyampaikan pesan 
secara tersirat (Tahir & Syatar, 2024, pp. 72–85). Gaya bahasa ini sangat relevan dalam 
menyampaikan nilai-nilai sosial, etika, dan spiritual yang membutuhkan perenungan lebih dalam. 

Para ulama klasik seperti Al-Jurjānī dan Az-Zamakhsyarī telah lama menekankan pentingnya 
memahami kināyah sebagai bentuk komunikasi wahyu yang padat makna, simbolik, dan sarat 
dengan nilai sastra dan adab (Arifuddin, 2021, pp. 140–153). Hal ini menunjukkan bahwa bahasa 
Al-Qur’an tidak hanya bertujuan menyampaikan informasi, tetapi juga membentuk kesadaran 
kognitif dan spiritual umat. 

Dalam perkembangannya, muncul pendekatan linguistik semiotik dari barat modern yang 
memberikan alat konseptual baru untuk membaca teks keagamaan, termasuk Al-Qur’an. Ferdinand 
de Saussure memperkenalkan struktur tanda sebagai relasi antara signifier dan signified, yang 
membentuk makna secara arbitrer dalam sistem bahasa (De Saussure, 2021, 123). Charles Sanders 
Peirce menambahkan dimensi interpretatif melalui konsep representamen, object, dan interpretant, 
yang memungkinkan pembacaan kontekstual dan budaya terhadap tandatanda dalam teks (Peirce, 
2018, 136–138). Roland Barthes, lebih lanjut, menyentuh aspek ideologis melalui teori mitos, 
menyoroti bagaimana makna konotatif dalam teks menjadi instrumen hegemonik dalam 
membentuk kesadaran kolektif (Barthes, 2018, 267).  

Pemikiran-pemikiran ini membuka peluang baru untuk membaca ayat-ayat kināyah Al-Qur’an 
sebagai bagian dari sistem tanda yang tidak hanya estetis, tetapi juga ideologis dan sosiokultural. 
Pemikiran-pemikiran ini memberikan perangkat baru untuk membaca dan menafsirkan teks 
keagamaan, termasuk Al-Qur’an, sebagai sistem tanda yang multi dimensional: estetis, kultural, dan 
ideologis. Namun demikian, kajian yang secara eksplisit mengaitkan perangkat retoris klasik Islam 
seperti kināyah dengan pendekatan semiotik modern masih sangat terbatas. 

Beberapa studi seperti karya Tariq Jaffer dalam Razi: Master of Qur’anic Interpretation and 
Theological Reasoning memang menekankan aspek rasionalisasi dan simbolisme dalam tafsir, namun 
belum membandingkan secara sistematis struktur balaghah seperti kināyah dengan semiotika 
modern (Jaffer, 2014, 93–119). Demikian pula, studi Mustansir Mir lebih banyak berfokus pada 
aspek stilistika dan naratif, bukan pada analisis tanda dalam kerangka Saussure atau Peirce (Mir, 
1986). Sementara itu, pendekatan hermeneutik dekonstruktif dari John D. Caputo juga masih 
jarang diterapkan dalam struktur linguistik balaghah Arab (Caputo, 1988). 

Dengan demikian, diperlukan suatu kajian interdisipliner yang mencoba menjembatani 
antara perangkat balaghah klasik Islam dan teori semiotika modern dalam memahami makna-makna 
simbolik dalam Al-Qur’an, khususnya pada ayat-ayat kināyah. Kesenjangan ini menunjukkan bahwa 
integrasi antara teori semiotika modern dan ilmu balaghah arab dalam konteks tafsir Al-Qur’an 
masih memerlukan pengembangan yang serius. Sebagian besar studi linguistik-semiotik Islam 
kontemporer masih terbatas pada analisis fonologis dan sintaksis dasar, tanpa menyentuh secara 
mendalam dimensi simbolik seperti kināyah dalam kerangka pendekatan interdisipliner (Miller, 



Kināyah Dan Ṣarīḥ Dalam Penafsiran Al-Qur’an... 
 

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [143] 

2003, 177–206). Padahal, dalam konteks sosial-kultural masa kini, pemahaman terhadap 
simbolisme Qur’ani sangat penting untuk membangun narasi-narasi baru yang relevan dengan 
tantangan zaman, seperti isu gender, etika komunikasi, dan spiritualitas kontekstual (Wadud, 1999). 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengisi kekosongan metodologis dengan 
menyajikan kerangka kerja interdisipliner untuk menafsirkan lafaz Al-Qur’an, khususnya ṣarīḥ dan 
kināyah, melalui integrasi balaghah Arab dan teori semiotika modern. Pendekatan ini menawarkan 
alternatif hermeneutik yang lebih responsif terhadap konteks intelektual dan sosial kontemporer, 
sekaligus membuka ruang pembacaan baru yang lebih komprehensif terhadap simbolisme Qur’ani. 

Pemilihan tiga ayat QS. Al-Baqarah: 183, QS. Al-Baqarah: 223, dan QS. An-Nūr: 31 bersifat 
purposif karena masing-masing mewakili bentuk ekspresi dan fungsi komunikatif yang berbeda 
dalam Al-Qur’an. QS 2:183 dipilih sebagai contoh ṣarīḥ karena memuat hukum puasa dengan 
redaksi yang eksplisit dan qath‘ī. Adapun QS 2:223 dan QS 24:31 dipilih sebagai contoh kināyah: 
ayat pertama menghadirkan metafora agraris ḥarth untuk relasi suami–istri, sedangkan ayat kedua 
menggunakan istilah zīnah sebagai simbol tubuh, aurat, dan etika sosial perempuan. Secara 
komparatif, ketiga ayat ini mencakup tema hukum (puasa dan jima’/nikah) serta etika (aurat/hijab), 
sehingga relevan untuk menunjukkan bagaimana ṣarīḥ dan kināyah bekerja dalam struktur makna 
literal dan simbolik Al-Qur’an serta mendukung tujuan penelitian integratif ini. 
 
B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan Kajian Kepustakaan (Library Research), suatu pendekatan yang 
semakin mendapat perhatian dalam studi tafsir kontemporer karena memungkinkan rekonstruksi 
makna teks secara komprehensif melalui penelusuran sumber-sumber primer dan sekunder.(Al-
Ryahneh, 2024)  Analisis Isi (Content Analysis) digunakan untuk menelusuri pola makna dan 
kategori tanda dalam ayat-ayat ṣarīḥ dan kināyah dalam studi keislaman.(Amirabadifarahani & 
Tajlil, 2024) 

Data primer penelitian ini adalah tiga ayat Al-Qur’an yang memuat ekspresi ṣarīḥ dan kināyah, 
yaitu QS. Al-Baqarah: 183, QS. Al-Baqarah: 223, dan QS. An-Nūr: 31. Ketiganya dipilih secara 
purposif karena mewakili dua pola utama dalam gaya bahasa Qur’ani: literal (ṣarīḥ) dan simbolik 
(kināyah), serta mencakup tema hukum (puasa dan jima’/nikah) dan etika (aurat/hijab), sehingga 
memberikan kerangka perbandingan yang kaya dan representatif. Adapun data sekunder diperoleh 
dari dua kelompok besar sumber, yaitu tafsir klasik dan modern serta literatur semiotika.  

Tafsir klasik seperti Mafātīḥ al-Ghayb karya Fakhruddīn al-Rāzī, Al-Kasysyāf karya al-
Zamakhsyarī, dan Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān karya al-Qurṭubī digunakan untuk memahami 
makna kebahasaan, retoris, serta hukum dari ayat-ayat yang diteliti. Sementara itu, tafsir modern 
seperti Tafsir al-Manār memberikan perspektif kontekstual dan sosiologis yang penting dalam 
membaca ayat kināyah dan ṣarīḥ pada era kontemporer. Di sisi lain, literatur semiotika seperti 
Course in General Linguistics (Saussure), Collected Papers (Peirce), serta Mythologies (Barthes) 
digunakan sebagai fondasi teoretis untuk menganalisis struktur tanda, makna simbolik, dan 
produksi makna konotatif dalam teks. 

Kerangka semiotika diterapkan secara operasional dalam penelitian ini. Teori Saussure 
digunakan untuk menganalisis lafaz ṣarīḥ melalui relasi signifier–signified yang cenderung stabil dan 
denotatif, seperti terlihat pada kata kutiba dalam QS. Al-Baqarah: 183. Teori Peirce diterapkan pada 
struktur kināyah yang menunjukkan hubungan ikonikal atau indeksikal, misalnya metafora agraris 
ḥarth dalam QS. Al-Baqarah: 223 sebagai indeks reproduksi dan relasi biologis. Sementara itu, teori 
Barthes digunakan untuk mengurai bagaimana lafaz kināyah bergerak dari denotasi menuju konotasi 



Muhammad Nur, Wawan Susanto 

[144] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 

hingga membentuk mitos sosial, sebagaimana terjadi pada istilah zīnah dalam QS. An-Nūr: 31 yang 
berkaitan dengan konstruksi sosial tubuh dan etika perempuan.  

Proses analisis dilakukan melalui empat tahap komprehensif. Pertama, klasifikasi lafaz, yaitu 
mengidentifikasi apakah ungkapan dalam ayat bersifat ṣarīḥ atau kināyah berdasarkan indikator 
linguistik dan retoris. Kedua, analisis balāghī, yaitu memetakan perangkat retoris dalam ayat seperti 
jenis kināyah, majāz, isti‘ārah, atau tawriyyah, sekaligus menelaah tujuan retoris yang ingin dicapai 
oleh struktur bahasa tersebut. Ketiga, analisis semiotika, yaitu menerapkan teori Saussure, Peirce, 
dan Barthes untuk mengurai makna literal, simbolik, dan konotatif, termasuk konstruksi mitos yang 
mungkin melekat pada lafaz tertentu. Pada tahap ini, fokus diarahkan pada bagaimana tanda-tanda 
Qur’ani bekerja pada level denotasi dan konotasi serta bagaimana makna tersebut diproduksi dan 
diterima dalam konteks budaya. Keempat, dilakukan komparasi kritis untuk menghubungkan hasil 
pembacaan balaghah dan semiotika, mengidentifikasi titik temu dan perbedaan epistemologis, serta 
menilai implikasi metodologisnya terhadap tafsir Al-Qur’an. 
 
C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Pengertian Kināyah Dan Ṣarīḥ 
Secara etimologis, istilah sharīḥ berasal dari kata sharaha yang berarti "jelas" atau "terang" (Idfi, 

2024). Dalam terminologi hukum, sharīḥ merujuk pada setiap ucapan atau lafaz yang maknanya 
tegas dan maksudnya dapat dipahami secara langsung, baik dalam bentuk haqiqi maupun majazi. 
Lafaz haqiqi adalah kata yang digunakan sesuai dengan makna aslinya, yakni makna yang sudah 
dikenal secara umum dan mudah dipahami. Adapun lafaz majazi adalah kata yang digunakan tidak 
dalam arti sebenarnya, melainkan dalam arti kiasan (Haq et al., 2024).  

Sedangkan kata kinayah Secara etimologis berasal dari istilah Arab kinnayah, yang berarti 
menyembunyikan atau menutupi sesuatu. Dalam istilah syara’ bahwa Kinayah merupakan suatu lafaz yang 
maknanya tidak dapat dipahami secara langsung dari kata-katanya saja, karena maksudnya 
tersembunyi. Untuk memahami maknanya, diperlukan qarinah atau petunjuk tambahan yang 
menjelaskan maksud tersebut, baik itu makna sebenarnya (haqiqi) maupun makna kiasan (majazi) 
(Mawardi & Bustami, 2023). 

Dari perspektif analisis modern, perbedaan antara ṣarīḥ dan kināyah tidak hanya 
mencerminkan aspek kebahasaan, tetapi juga menandai perbedaan tingkat keterbacaan teks. Ṣarīḥ 
menuntut pembacaan literal dan langsung, sedangkan kināyah mengundang pembacaan berlapis, di 
mana makna tersembunyi berinteraksi dengan konteks sosial dan budaya pembaca. Dengan 
demikian, memahami dua konsep ini merupakan langkah awal yang sangat penting untuk 
mengintegrasikan analisis balaghah klasik dengan pendekatan semiotika modern dalam membaca 
teks Al-Qur’an secara lebih holistik dan interdisipliner. 

2. Karakteristik Data 
Data primer penelitian ini terdiri dari tiga ayat Al-Qur’an yang dipilih secara purposif 

berdasarkan fungsi linguistiknya sebagai ṣarīḥ atau kināyah. Pemilihan ayat-ayat tersebut 
mempertimbangkan aspek retoris, teologis, serta konteks sosial budaya yang melingkupi masing-
masing ayat. Selanjutnya, ayat-ayat ini dianalisis secara komparatif menggunakan dua pendekatan 
keilmuan yang menjadi fokus penelitian. Rincian data yang dianalisis adalah sebagai berikut 

 
 
No 

Ayat Qur’an Kategori Ekspres Topik Tematik Alasan Pemilihan Utama 

1.  QS. Al-Baqarah: 
183 

Ṣarīḥ Kewajiban Puasa Memuat redaksi hukum 
yang eksplisit dan definitif 



Kināyah Dan Ṣarīḥ Dalam Penafsiran Al-Qur’an... 
 

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [145] 

2.  QS. Al-Baqarah: 
223 

Kināyah  Relasi Suami Istri 
(seksualitas) 

Mengandung metafora 
agraris sebagai simbol 
reproduksi 

3.  QS. An-Nūr: 31 Kināyah  Etika Aurat dan 
Perhiasan 

Mengandung frasa 
implisit yang ditafsirkan 
melalui adat dan norma 

 
Dua ayat terakhir termasuk kategori kināyah karena maknanya tidak diberikan secara langsung 

melalui teks, melainkan melalui simbol-simbol linguistik yang memerlukan penjelasan melalui 
qarinah konteks dan budaya. Sebaliknya, QS. 2:183 dipilih sebagai contoh ṣarīḥ karena maknanya 
literal, tegas, dan tidak memberi ruang multitafsir. Dengan demikian, pemilihan ketiga ayat ini 
memberikan fondasi kuat untuk menganalisis bagaimana makna Qur’ani terbentuk dan beroperasi 
secara berbeda ketika ditinjau dari perspektif balaghah dan semiotika. 

3. Analisis Ayat Berdasarkan Balaghah Arab 
Pada bagian ini penulis mencantumkan beberapa surah saja, yang dimana terdiri dari ayat-ayat 

Al-Qur’an yang secara eksplisit maupun implisit memuat lafaz ṣarīḥ dan kināyah, dengan fokus 
khusus pada QS. Al-Baqarah: 183, QS. Al-Baqarah: 223, dan QS. An-Nūr: 31. 

 
a) QS. Al-Baqarah: 183 Contoh Ṣarīḥ (Eksplisit) 

يَ ُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُ وْا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِ يَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَ بْلِكُمْ     ۝١٨٣ لعََلَّكُمْ تَ ت َّقُوْنَ  يٰآ
Artinya: Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kalian berpuasa sebagaimana telah diwajibkan 

atas orang-orang sebelum kalian agar kalian bertakwa. 
Ayat ini merupakan representasi yang paling jelas dari penggunaan lafaz ṣarīḥ dalam Al-

Qur’an. Kalimat “kutiba ‘alaykum al-ṣiyām” memperlihatkan struktur kebahasaan yang tegas dan 
langsung dalam menyampaikan kewajiban syar‘i. Secara balaghah, bentuk fi‘il kutiba dalam bina’ 
majhūl (bentuk pasif) berfungsi untuk memperkuat makna legislasi (tashrī‘) sekaligus memberikan 
efek formalitas hukum. Struktur ini sudah mencukupi untuk menyampaikan makna perintah tanpa 
memerlukan perangkat retoris tambahan seperti majāz atau kināyah. 

Dalam kajian balaghah, unsur ṣarāhah (kejelasan makna) tampak melalui tiga indikator 
utama: 

1. Dalālah lafdziyyah (penunjukan makna langsung), di mana makna kewajiban puasa 
dipahami tanpa ambiguitas; 

2. Naẓm yang lugas, di mana susunan kalimat dan hubungan antar unsur nahwu tidak 
membuka ruang multitafsir; 

3. Tidak adanya unsur kināyah atau majāz, karena konteks ayat berada dalam ranah hukum 
yang menuntut kejelasan. 

Ulama balaghah sekaligus mufassir seperti Fakhruddīn al-Rāzī menegaskan bahwa makna ayat 
ini bersifat qath‘ī (pasti) karena penggunaan fi’il kutiba dalam konteks syariat selalu menunjukkan 
kewajiban (ilzām) yang tidak dapat ditakwilkan secara simbolik. Oleh sebab itu, ayat ini ditempatkan 
sebagai salah satu contoh klasik dalam literatur ushul fikih mengenai struktur bahasa hukum yang 
eksplisit dan definitif. 

Dari sisi gaya bahasa, ayat ini tidak menggunakan metafora, perumpamaan, atau simbol-simbol 
budaya. Kejelasan makna tidak hanya terletak pada kata kutiba, tetapi juga pada kāma kutiba ‘alā 
alladzīna min qablikum, yang memberikan penguatan historis bahwa kewajiban puasa telah menjadi 



Muhammad Nur, Wawan Susanto 

[146] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 

syariat umat terdahulu. Balaghah menyebut perangkat penguatan semacam ini sebagai taukīd, yang 
semakin menegaskan sifat literal ayat. 

Dengan demikian, QS. 2:183 menghadirkan karakter utama lafaz ṣarīḥ: makna langsung, 
struktur lugas, dan fungsi legislasi yang tidak membuka celah bagi interpretasi majazi atau simbolik. 
Pada tingkat retoris, ayat ini menunjukkan bahwa dalam konteks hukum, Al-Qur’an memilih gaya 
bahasa yang paling jelas dan paling kuat dalam menyampaikan pesan wahyu. 

b) QS. Al-Baqarah: 223 – Contoh Kināyah (Implisit) 

 وَات َّقُوا اللّٓ َ وَاعْلَمُواْ 
مُوْا لِِنَْ فُسِكُمْْۗ تُمْْۖ وَقَدِ   فأَْتُ وْا حَرْثَكُمْ اَنّٓ  شِئ ْ

رِ  نِسَاۤؤكُُمْ حَرْثٌ لَّكُمْْۖ  وَبَشِ 
 ۝٢٢٣الْمُؤْمِنِيَْْ  ا انََّكُمْ مُّلٓقُوْهُْۗ

Artinya : istrimu adalah ladang bagimu. Maka, datangilah ladangmu itu (bercampurlah dengan benar dan 
wajar) kapan dan bagaimana yang kamu sukai. Utamakanlah (hal yang terbaik) untuk dirimu. 
Bertakwalah kepada Allah dan ketahuilah bahwa kamu (kelak) akan menghadap kepada-Nya. 
Sampaikanlah kabar gembira kepada orang-orang mukmin. 

Ayat “nisā’ukum ḥarthun lakum” merupakan salah satu contoh paling representatif dari 
penggunaan kināyah dalam Al-Qur’an. Lafaz ḥarth (ladang) tidak dimaksudkan dalam makna 
literalnya, melainkan digunakan sebagai metafora yang menyamarkan sekaligus memperhalus 
penyampaian topik sensitif mengenai hubungan biologis antara suami dan istri . Dalam balaghah, 
struktur semacam ini dikategorikan sebagai kināyah ‘an al-muṭlaq atau kināyah yang merujuk pada 
makna tersirat melalui hubungan asosiasi antara dua konsep. 

Penggunaan ḥarth dalam ayat ini mencerminkan prinsip penting dalam balaghah Arab, yaitu 
ta‘līq al-ma‘nā bi al-ṣūrah mengaitkan makna abstrak dengan gambaran konkret agar pesan diterima 
lebih halus, beradab, dan mudah dipahami. Dengan memilih metafora agraris, Al-Qur’an tidak 
menyebut secara langsung lafaz yang berkaitan dengan aktivitas seksual, tetapi menyampaikan 
maksud tersebut melalui simbol yang sarat nilai etis (Younes, 2022: 421-448). Inilah yang oleh ulama 
balaghah disebut sebagai takhfīf al-lafẓ (perhalusan redaksi) untuk menjaga kehormatan topik (ḥusn 
al-adab fī al-tabīr). 

Tafsir klasik seperti Al-Kasysyāf karya al-Zamakhsyarī menekankan bahwa pemilihan metafora 
ini bukan sekadar gaya sastra, melainkan juga bentuk ta’dīb yaitu pendidikan etis melalui bahasa 
yang mendorong pembaca untuk memahami hubungan suami–istri sebagai relasi yang terjaga, 
terhormat, dan berada dalam bingkai syariat. Sementara itu, al-Bayḍāwī menjelaskan bahwa kināyah 
dalam ayat ini memungkinkan penyampaian makna reproduksi manusia tanpa melanggar batas 
kesopanan bahasa yang menjadi ciri utama komunikasi Qur’ani. 

Dalam kerangka balaghah, terdapat tiga unsur yang menguatkan status ayat ini sebagai 
kināyah: 

1. Tasybīh maknawī, yaitu penyamaan konsep hubungan seksual dengan aktivitas bercocok 
tanam, bukan secara fisik tetapi melalui hubungan kausal-produktifnya; 

2. Majāz mursal, karena hubungan antara ḥarth dan reproduksi bukan hubungan kesamaan 
tetapi hubungan sebab–akibat; 

3. Iltizām al-ma‘nā, di mana makna tersirat (hubungan suami–istri) dipahami melalui makna 
yang tampak (ladang) disertai qarinah konteks syariat. 

Selain itu, ekspresi fa’tū ḥarthakum annā shi’tum (“datangilah ladangmu kapan saja yang kamu 
kehendaki”) juga menunjukkan adanya perluasan makna kināyah melalui perangkat taūsī‘ al-dalālah. 
Frasa tersebut secara retoris memberi kelonggaran ruang gerak dalam hubungan suami–istri, namun 
tetap berada dalam batas yang ditetapkan syariat, sebagaimana ditegaskan oleh perintah wa qaddimū 
li-anfusikum (“utamakanlah hal yang baik bagi dirimu”). 



Kināyah Dan Ṣarīḥ Dalam Penafsiran Al-Qur’an... 
 

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [147] 

Dengan demikian, QS. Al-Baqarah: 223 memperlihatkan bagaimana kināyah digunakan oleh 
Al-Qur’an sebagai instrumen retoris untuk menyampaikan makna yang dalam dan sensitif secara 
elegan dan bermartabat. Dalam perspektif balaghah, ayat ini tidak hanya menampilkan keindahan 
bahasa, tetapi juga memperlihatkan bagaimana Al-Qur’an mengatur etika komunikasi dalam 
membahas persoalan biologis tanpa kehilangan ketegasan hukum syar‘i. Kināyah dalam ayat ini 
menjadi bukti bahwa struktur simbolik dalam bahasa wahyu berfungsi sebagai medium untuk 
menyeimbangkan kejelasan makna dengan kesantunan ekspresi. 

c) QS. An-Nūr: 31 – Contoh Kināyah (Implisit) 

يُ بْدِيْنَ زيِْ نَ تَ هُنَّ اِلَِّ مَا ظَ  فُ رُوْجَهُنَّ وَلَِ  ابَْصَارهِِنَّ وَيََْفَظْنَ  يَ غْضُضْنَ مِنْ  وَلْيَضْربِْنَ  وَقُلْ ل لِْمُؤْمِنٓتِ  هَا  بُِِمُرهِِنَّ عَلٓى هَرَ مِن ْ
ءِ بُ عُوْلتَِهِنَّ اوَْ  هِنَّ اوَْ آبََۤ ىِٕ  وَلَِ يُ بْدِيْنَ زيِْ نَ تَ هُنَّ اِلَِّ لبُِ عُوْلتَِهِنَّ اوَْ آبََۤ

ْۖ
هِنَّ اوَْ ابَْ نَاۤءِ بُ عُوْلتَِهِنَّ اوَْ اِخْوَانِِِنَّ اوَْ بَنِاْ اِخْوَانِِِنَّ    جُيُ وْبِِِنَّ ابَْ نَاۤىِٕ
رْبةَِ مِنَ الر جَِااوَْ بَنِاْ   هِنَّ اوَْ مَا مَلَكَتْ ايَْْاَنُِنَُّ اوَِ التٓ بِعِيَْْ غَيِْْ اوُلِِ الِِْ لِ اوَِ الطِ فْلِ الَّذِيْنَ لََْ يَظْهَرُوْا عَلٓى اَخَوٓتِِِنَّ اوَْ نِسَاۤىِٕ

عًا ايَُّهَ الْمُؤْمِنُ وْنَ لعََلَّكُمْ تُ فْلِحُوْنَ عَوْرٓتِ النِ سَاۤءِْۖ وَلَِ يَضْربِْنَ بَِرَْجُلِهِنَّ ليُِ عْلَمَ مَا يُُْفِيَْْ  ي ْ  وَتُ وْبُ واْا اِلَِ اللّٓ ِ جََِ
ْۗ
 ۝٣١ مِنْ زيِْ نَتِهِنَّ

Artinya: Katakanlah kepada para perempuan yang beriman hendaklah mereka menjaga pandangannya, 
memelihara kemaluannya, dan janganlah menampakkan perhiasannya (bagian tubuhnya), kecuali 
yang (biasa) terlihat. Hendaklah mereka menutupkan kain kerudung ke dadanya. Hendaklah pula 
mereka tidak menampakkan perhiasannya (auratnya), kecuali kepada suami mereka, ayah mereka, 
ayah suami mereka, putra-putra mereka, putra-putra suami mereka, saudara-saudara laki-laki 
mereka, putra-putra saudara laki-laki mereka, putra-putra saudara perempuan mereka, para 
perempuan (sesama muslim), hamba sahaya yang mereka miliki, para pelayan laki-laki (tua) yang 
tidak mempunyai keinginan (terhadap perempuan), atau anak-anak yang belum mengerti tentang 
aurat perempuan. Hendaklah pula mereka tidak mengentakkan kakinya agar diketahui perhiasan 
yang mereka sembunyikan. Bertobatlah kamu semua kepada Allah, wahai orang-orang yang beriman, 
agar kamu beruntung. 

QS. An-Nūr: 31 merupakan salah satu contoh paling signifikan dari penggunaan kināyah dalam Al-
Qur’an, khususnya dalam pengaturan etika tubuh, pandangan, dan aurat perempuan. Ayat ini tidak 
menyebutkan secara eksplisit bagian-bagian tubuh yang harus ditutup, melainkan menggunakan sistem tanda 
simbolik seperti zīnah, khumur, dan juyūb sebagai medium retoris untuk menyampaikan norma syar‘i dengan 
cara yang santun dan beradab (Al-Qurtubi, 1964: 229; Al-Zamakhsyari, 1987: 231). 

Lafaz kunci dalam ayat ini adalah zīnah (زينة) sebagaimana dalam frasa wa lā yubdīna 

zīnatahunna. Secara leksikal, zīnah berarti perhiasan. Namun dalam tafsir balaghah klasik, yang 
dimaksud bukanlah benda perhiasan itu sendiri, melainkan tempat perhiasan, yakni bagian-bagian 
tubuh perempuan yang secara sosial dan visual menjadi pusat daya tarik (‘Ashur, 1984; Al-Qurtubi, 
1964: 230). Dengan demikian, zīnah berfungsi sebagai kināyah ‘an al-mawṣūf, yaitu penyebutan 
atribut (perhiasan) untuk menunjuk objek yang dilekati atribut itu (tubuh), tanpa menyebutkannya 
secara langsung (Arifuddin, 2021: 48). 

Dalam kerangka balaghah, penggunaan kināyah semacam ini mencerminkan prinsip takhfīf 
al-lafẓ dan ḥusn al-adab, yaitu perhalusan ekspresi dalam membicarakan isu sensitif seperti tubuh dan 
seksualitas. Sebagaimana dijelaskan oleh al-Zamakhsyarī Al-Qur’an menghindari penyebutan 
eksplisit aurat demi menjaga kesantunan bahasa wahyu, namun tetap menyampaikan makna 
normatifnya secara tegas melalui sistem simbol yang dipahami secara sosial (Al-Zamakhsyari, 1987: 
232). 

Dari perspektif semiotika struktural Ferdinand de Saussure, zīnah berfungsi sebagai penanda 
yang tidak menunjuk langsung kepada petanda literalnya (perhiasan), tetapi mengaktifkan petanda 
sekunder berupa bagian tubuh yang menjadi objek pandangan dan daya tarik. Relasi penanda–
petanda dalam konteks ini bersifat konvensional dan kultural, bukan semata leksikal, sehingga 



Muhammad Nur, Wawan Susanto 

[148] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 

makna zīnah hanya dapat dipahami secara penuh melalui konteks sosial dan norma kesopanan 
(Chandler, 2017: 123; Dayu & Syadli, 2023: 47). 

Dalam kerangka Charles Sanders Peirce, zīnah dapat dipahami sebagai tanda indeksikal, yaitu 
tanda yang terhubung dengan objeknya melalui hubungan sosial dan psikologis. Perhiasan menjadi 
indeks dari tubuh yang dihias, dan tubuh yang dihias menjadi indeks dari daya tarik seksual dan 
sosial perempuan. Oleh karena itu, larangan menampakkan zīnah bukan sekadar larangan terhadap 
benda, melainkan terhadap tanda-tanda visual yang mengaktifkan makna sosial tentang seksualitas 
dan kehormatan (Peirce, 2019,: 25; Younes, 2022: 435). 

Lebih lanjut, dalam perspektif Roland Barthes, zīnah bergerak dari makna denotatif 
(“perhiasan”) menuju makna konotatif (“bagian tubuh yang menarik”), dan pada tingkat mitos 
membentuk representasi kultural tentang tubuh perempuan sebagai ruang yang harus diatur, dijaga, 
dan diregulasi secara moral (Barthes, 2013: 117; Duderija, 2019: 95). Dalam arti ini, zīnah menjadi 
tanda yang “dinaturalisasi”, seolah-olah larangan tersebut hanya menyangkut benda, padahal ia 
merepresentasikan konstruksi sosial yang lebih luas mengenai kehormatan, pandangan, dan kontrol 
tubuh dalam masyarakat. 

Dengan demikian, QS. An-Nūr: 31 memperlihatkan bagaimana kināyah bekerja sebagai 
mekanisme linguistik yang menjembatani norma hukum dan kesantunan bahasa. Al-Qur’an tidak 
menyebut aurat secara eksplisit, tetapi menggunakan sistem tanda yang memungkinkan pesan etis 
dan sosial tentang tubuh dan pandangan disampaikan secara efektif tanpa melanggar adab 
komunikasi wahyu. Integrasi balaghah dan semiotika dalam membaca ayat ini menunjukkan bahwa 
makna Qur’ani tidak hanya beroperasi pada tingkat literal, tetapi juga pada tingkat simbolik dan 
kultural yang membentuk kesadaran moral pembacanya (Peirce, 2019: 153). 

4. Analisis Semiotika Barat 
a) Penerapan Semiotika Saussure 

Dalam kerangka semiotika struktural Ferdinand de Saussure, analisis tanda berpusat pada 
hubungan antara penanda (signifier) yakni bentuk bunyi atau lafaz dan petanda (signified) yakni 
konsep mental yang dirujuk oleh lafaz tersebut . Penerapan model ini pada ayat-ayat yang dikaji 
menunjukkan adanya perbedaan mendasar antara cara kerja tanda dalam ekspresi ṣarīḥ dan kināyah 
di dalam Al-Qur’an (Fanani, 2013: 10-15). 

Pada QS. Al-Baqarah: 183, lafaz kutiba berfungsi sebagai penanda yang secara langsung 
menunjuk pada konsep kewajiban syar‘i. Hubungan antara penanda dan petanda bersifat denotatif, 
stabil, dan tidak membuka kemungkinan konotasi tambahan. Hal ini sejalan dengan karakter ṣarīḥ 
yang secara struktural beroperasi pada tingkat makna literal (Chandler, 2017: 45). Dalam perspektif 
Saussure, jenis relasi ini menggambarkan hubungan tanda yang paling dekat dengan sistem bahasa 
konvensional, di mana makna dapat diakses oleh setiap penutur tanpa memerlukan konteks 
tambahan. Dengan demikian, kutiba bekerja sebagai tanda dengan kesepadanan langsung antara 
bentuk dan makna, menjadikannya representasi ideal dari struktur ṣarīḥ (Dayu & Syadli, 2023). 

Sebaliknya, pada ayat-ayat kināyah seperti QS. Al-Baqarah: 223 dan QS. An-Nūr: 31, 
hubungan antara penanda dan petanda tidak bersifat tunggal. Lafaz ḥarth (“ladang”) dan zīnah 
(“perhiasan”) tidak merujuk pada makna literalnya, tetapi mengaktifkan lapisan makna tambahan 
yang tidak langsung terkandung dalam bentuk kata. Dalam istilah Saussure, hubungan ini 
mencerminkan instabilitas relasi signifier–signified, di mana petanda baru muncul melalui asosiasi 
kultural, qarinah kontekstual, dan konvensi sosial. Pada titik ini, tanda bekerja melampaui level 
denotasi dan mulai memasuki wilayah signifikasi kedua, yaitu makna yang dibentuk oleh 
kesepakatan budaya atau nilai moral masyarakat. 



Kināyah Dan Ṣarīḥ Dalam Penafsiran Al-Qur’an... 
 

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [149] 

Dengan demikian, penerapan teori Saussure memperlihatkan bahwa ṣarīḥ bergerak pada 
hubungan tanda yang sederhana dan langsung, sedangkan kināyah menampilkan hubungan tanda 
yang berlapis dan membutuhkan konstruksi makna tambahan dari konteks. Analisis ini 
mengonfirmasi bahwa struktur bahasa Al-Qur’an tidak hanya mengikuti sistem linguistik yang stabil, 
tetapi juga memanfaatkan fleksibilitas relasi tanda untuk menyampaikan pesan-pesan etis dan 
simbolik secara lebih halus. Pendekatan Saussure sendiri memperjelas bahwa makna Qur’ani tidak 
hanya ditentukan oleh bentuk kata, tetapi juga oleh cara penanda berinteraksi dengan sistem budaya 
dan hermeneutik pembaca. 

b) Penerapan Semiotika Peirce 
Dalam semiotika Charles Sanders Peirce, tanda dianalisis melalui tiga kategori mendasar: 

ikon, indeks, dan symbol (Peirce, 2019: 23-25). Ketiganya menjelaskan bagaimana suatu tanda 
berhubungan dengan objek yang dirujuknya, baik melalui kemiripan, hubungan kausal, maupun 
kesepakatan konvensional. Pendekatan ini memberikan pijakan penting untuk memahami 
bagaimana ayat-ayat ṣarīḥ dan kināyah mengonstruksi makna melalui relasi yang berbeda-beda 
antara lafaz dan konsep yang dituju 

Pada QS. Al-Baqarah: 183, struktur tanda bekerja terutama pada tingkat simbol. Lafaz kutiba 
(“diwajibkan”) merupakan simbol linguistik yang hubungan maknanya dibentuk oleh konvensi 
syariat dan tradisi bahasa Arab (Al-Azami,2020: 201-225). Relasi penanda–objek dalam kategori 
simbol bersifat arbitrer namun stabil, sehingga makna kewajiban puasa dapat dipahami secara 
langsung oleh pembaca tanpa memerlukan konteks tambahan. Di sinilah Peirce membantu 
menjelaskan kenapa ayat ṣarīḥ memiliki karakter tegas dan tidak multitafsir: karena tanda yang 
digunakan muncul dari relasi simbolis yang kuat dan mapan dalam sistem hukum Islam. Dengan 
kata lain, ayat ṣarīḥ cenderung bekerja pada ranah simbol yang paling konvensional dan normatif. 

Sebaliknya, dua ayat kināyah menunjukkan dinamika tanda yang lebih kompleks. Pada QS. 
Al-Baqarah: 223, metafora ḥarth (“ladang”) memiliki hubungan indeksikal dengan makna yang 
dituju. Dalam terminologi Peirce, indeks adalah tanda yang terkait dengan objeknya melalui 
hubungan kausal atau kedekatan alami. Hubungan antara ḥarth dan proses reproduksi menyerupai 
logika agraris: ladang sebagai tempat tumbuhnya benih. Oleh karena itu, ḥarth tidak sekadar simbol, 
tetapi indeks biologis dan sosial dari hubungan suami–istri. Relasi tanda semacam ini 
memungkinkan penyampaian makna tersirat sekaligus menjaga kesopanan bahasa wahyu. 

Adapun pada QS. An-Nūr: 31, lafaz zīnah (“perhiasan”) menunjukkan interaksi antara indeks 
dan simbol. Secara simbolis, zīnah merujuk pada perhiasan yang dikenakan perempuan. Namun 
dalam konteks ayat, zīnah menjadi tanda indeksikal yang menunjuk kepada bagian tubuh yang 
menurut adat dianggap memerlukan penjagaan. Hubungan ini tidak dibangun oleh kesepakatan 
linguistik semata, tetapi oleh kedekatan sosial dan budaya dalam memaknai tubuh dan aurat 
perempuan. Peirce menyebut relasi semacam ini sebagai index of convention, yaitu tanda yang 
maknanya muncul dari hubungan sosial yang terlembaga. 

Penerapan teori Peirce pada ketiga ayat ini menunjukkan bahwa ṣarīḥ bekerja dalam relasi 
simbol yang stabil, sedangkan kināyah bekerja dalam relasi indeks yang menuntut konteks, inferensi, 
dan pemahaman kultural. Analisis ini memperkuat temuan bahwa ayat kināyah bukan hanya 
menggunakan gaya bahasa kiasan, tetapi juga menyandarkan maknanya pada hubungan tanda yang 
lebih dinamis, sehingga membuka ruang interpretasi yang lebih luas. Dengan demikian, kerangka 
Peirce membantu menjelaskan lapisan-lapisan nonliteral dalam teks Qur’ani dan memperlihatkan 
bagaimana bahasa wahyu mengintegrasikan unsur estetika, etika, dan sosial dalam struktur 
tandanya. 

c) Penerapan Semiotika Barthes 



Muhammad Nur, Wawan Susanto 

[150] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 

Pendekatan semiotika Roland Barthes memperluas gagasan Saussure dengan menunjukkan 
bahwa sebuah tanda tidak berhenti pada makna denotatif, tetapi dapat bergerak menuju makna 
konotatif yang lebih dalam, bahkan membentuk apa yang disebutnya sebagai mitos yaitu sistem 
makna tingkat kedua yang dilekatkan oleh budaya, ideologi, atau struktur sosial tertentu (Barthes, 
2013: 115) . Kerangka inilah yang sangat relevan untuk membaca gaya bahasa kināyah dalam Al-
Qur’an, terutama pada ayat-ayat yang berkaitan dengan etika tubuh, relasi gender, atau topik-topik 
sensitif yang dikemas secara simbolik. 

Pada QS. Al-Baqarah: 183, tanda bekerja hampir sepenuhnya pada level denotasi. Lafaz kutiba 
secara literal berarti “diwajibkan”, dan makna inilah yang menjadi pesan utama ayat. Barthes 
menyebut struktur seperti ini sebagai tanda yang “tertutup”, yaitu tanda yang tidak memerlukan 
perluasan makna karena fungsi komunikatifnya sudah terpenuhi secara literal. Dengan demikian, 
ayat ṣarīḥ mencerminkan apa yang oleh Barthes digambarkan sebagai tanda denotatif murni, yang 
maknanya langsung dan tidak membuka ruang bagi produksi mitos sosial atau ideologis. Hal ini 
sejalan dengan karakter ayat hukum yang menuntut kejelasan dan ketegasan. 

Sebaliknya, ayat kināyah seperti QS. Al-Baqarah: 223 dan QS. An-Nūr: 31 beroperasi pada 
tiga tingkat makna sekaligus: denotasi, konotasi, dan mitos. Pada QS. 2:223, lafaz ḥarth (“ladang”) 
secara denotatif merujuk pada lahan pertanian. Namun secara konotatif, ia menyimbolkan 
hubungan biologis suami–istri melalui asosiasi penanaman benih dan proses reproduksi (Duderija, 
2019: 82-105). Pada tingkat mitos, metafora ladang menciptakan representasi sosial tertentu tentang 
relasi gender, di mana posisi laki-laki sebagai “penanam benih” dan perempuan sebagai “ladang” 
dapat dilekatkan pada struktur sosial yang patriarkis. Barthes menjelaskan bahwa mitos seperti ini 
tidak selalu muncul dari niat ideologis teks, tetapi dari cara tanda diinterpretasikan dalam budaya 
pembacanya. 

Pada QS. An-Nūr: 31, lafaz zīnah (“perhiasan”) juga memiliki tiga lapisan makna. Secara 
denotatif, zīnah berarti aksesori fisik. Secara konotatif, ia menunjuk pada bagian tubuh perempuan 
yang menimbulkan ketertarikan seksual, sehingga memerlukan penjagaan. Pada tingkat mitos, zīnah 
menjadi representasi kultural tentang bagaimana tubuh perempuan dipahami dalam masyarakat 
baik sebagai objek estetika, simbol kehormatan, maupun arena regulasi moral. Dalam pengertian 
Barthes, zīnah menjadi “tanda yang dinaturalisasi”, yaitu tanda yang oleh budaya dianggap sebagai 
kebenaran normatif, padahal ia merepresentasikan konstruksi sosial tertentu. 

Dengan demikian, penerapan teori Barthes menunjukkan bahwa ṣarīḥ bekerja pada makna 
literal, sementara kināyah membuka ruang bagi produksi makna konotatif dan mitos, yang 
membawa pembaca kepada pemahaman etis, sosial, dan bahkan ideologis. Analisis ini 
memperlihatkan kekayaan retoris Al-Qur’an sekaligus menunjukkan bagaimana teks wahyu 
berinteraksi dengan imajinasi budaya pembacanya. Barthes membantu menjelaskan bahwa kināyah 
bukan sekadar kiasan, tetapi mekanisme linguistik yang menghubungkan wahyu dengan realitas 
sosial sebuah hubungan yang terus berubah sesuai konteks historis. 

5. Sintesis Pendekatan Balaghah Dan Semiotika 
Sintesis antara balaghah Arab klasik dan semiotika modern menunjukkan bahwa kedua 

pendekatan tersebut bukan hanya kompatibel, tetapi saling memperkuat dalam mengungkap 
kedalaman makna Al-Qur’an . Balaghah menyediakan kerangka untuk memahami struktur bahasa 
wahyu termasuk keindahan retorika, adab komunikasi, serta mekanisme penyampaian pesan 
melalui bentuk ṣarīḥ dan kināyah. Sementara itu, semiotika menawarkan perangkat analitis untuk 
menelusuri bagaimana tanda bekerja pada level denotasi, konotasi, dan mitos, serta bagaimana 
makna diproduksi, dinegosiasikan, dan didistribusikan dalam konteks budaya dan sosial 
pembacanya (Nurfazri & Ardiansyah, 2025: 10354-10367). 



Kināyah Dan Ṣarīḥ Dalam Penafsiran Al-Qur’an... 
 

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [151] 

Integrasi dua pendekatan ini menghasilkan sejumlah temuan penting dengan implikasi 
langsung bagi metode tafsir klasik maupun kontemporer. Analisis terhadap QS. Al-Baqarah: 183 
menunjukkan bahwa ayat-ayat ṣarīḥ selaras dengan prinsip tafsir berbasis dalālah lafdziyyah, di mana 
kejelasan lafaz menjadi landasan istinbāṭ hukum. Lafaz kutiba bekerja sebagai tanda denotatif yang 
stabil, sehingga pembacaan semiotik justru menegaskan ketegasan makna literalnya. Hal ini sesuai 
dengan kaidah ushul al-‘ibrah bi ‘umūm al-lafẓ, bahwa makna lafaz yang jelas menjadi pegangan 
utama dalam penetapan hukum. 

Sebaliknya, analisis terhadap ayat-ayat kināyah seperti QS. Al-Baqarah: 223 dan QS. An-Nūr: 
31 menunjukkan bahwa pemahaman tidak dapat dibatasi pada makna literal. Dalam balaghah, 
kināyah dipahami sebagai strategi kesantunan bahasa untuk menyampaikan isu sensitif secara halus. 
Akan tetapi, semiotika memperlihatkan bahwa simbolisme dalam ayat-ayat tersebut juga memuat 
lapisan makna konotatif dan ideologis yang sering luput dari perhatian ulama klasik seperti 
konstruksi sosial tentang relasi gender dalam metafora ḥarth atau representasi tubuh perempuan 
dalam simbol zīnah. Hal ini menegaskan bahwa metode tafsir yang digunakan perlu bersifat 
interdisipliner, memadukan ketepatan linguistik tradisional dengan kepekaan sosial-budaya 
pembaca masa kini. 

Temuan ini memperlihatkan bahwa meskipun balaghah menekankan aspek retoris dan 
estetika bahasa, semiotika membuka ruang pembacaan terhadap makna-makna simbolik dan 
ideologis yang terjalin dalam teks. Integrasi keduanya memungkinkan penafsiran yang lebih 
fleksibel, terutama dalam isu kontemporer seperti gender, etika tubuh, dan relasi sosial, tanpa 
mengorbankan fondasi metodologis tafsir klasik. Dengan demikian, kerangka semiotika tidak 
menggantikan tafsir bi al-ma’tsūr atau tafsir bi al-ra’y, tetapi justru memperkuatnya melalui perangkat 
analisis tambahan yang membantu mengurai makna-makna implisit. 

Hasil sintesis menunjukkan bahwa makna Al-Qur’an bersifat multilapis: ayat-ayat ṣarīḥ 
berfungsi sebagai ekspresi literal yang jelas dan qath‘i, sedangkan ayat-ayat kināyah mengaktifkan 
lapisan simbolik yang memungkinkan pembacaan etis, kultural, dan hermeneutis yang lebih luas. 
Karena itu, pembacaan Al-Qur’an yang komprehensif memerlukan paduan antara sensitivitas 
linguistik tradisional dan pendekatan analitis modern. Balaghah memastikan kesetiaan pada 
struktur retoris wahyu, sementara semiotika membuka peluang bagi pembacaan yang lebih adaptif 
terhadap dinamika sosial dan intelektual umat manusia. 

Dengan demikian, sintesis balaghah dan semiotika tidak hanya melahirkan model pembacaan 
yang lebih holistik, tetapi juga menghadirkan alternatif hermeneutik yang responsif terhadap 
tantangan penafsiran di era modern. Pendekatan integratif ini sekaligus memperkuat keyakinan 
bahwa pesan wahyu dapat dipahami secara lebih mendalam melalui dialog kreatif antara tradisi tafsir 
klasik dan pendekatan keilmuan kontemporer. 
 
D. KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa integrasi balaghah Arab klasik dan semiotika Barat modern 
menghadirkan kontribusi metodologis yang signifikan dalam memahami dinamika makna ṣarīḥ dan 
kināyah dalam Al-Qur’an. Temuan utama menunjukkan bahwa lafaz ṣarīḥ bekerja dalam relasi 
tanda yang stabil baik dalam kerangka dalālah lafdziyyah (balaghah) maupun relasi denotatif-
konvensional (Saussure–Peirce) sehingga memperkuat kepastian hukum dan mencegah perluasan 
interpretasi. Sebaliknya, kināyah beroperasi sebagai struktur linguistik berlapis yang mengaktifkan 
hubungan indeksikal (Peirce) dan konotatif–mitologis (Barthes), sehingga membuka ruang etis, 
simbolik, dan kultural yang tidak tercakup oleh pembacaan literal. Implikasi metodologis yang 
paling penting adalah bahwa semiotika menyediakan perangkat analisis untuk mendekonstruksi 



Muhammad Nur, Wawan Susanto 

[152] Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir 

kecenderungan tafsir yang terlalu menundukkan ayat-ayat kināyah pada metode literalistik, padahal 
perangkat balaghah sendiri menunjukkan bahwa teks itu memang dirancang untuk dibaca secara 
tersirat. Dengan demikian, pendekatan integratif ini tidak hanya memperluas horizon hermeneutika 
Qur’ani, tetapi juga menawarkan model tafsir interdisipliner yang memungkinkan pembedaan lebih 
presisi antara makna yang bersifat qaṭ‘ī (pada kasus ṣarīḥ) dan makna yang bersifat simbolik-kultural 
(pada kasus kināyah). Kerangka ini memberikan kontribusi metodologis baru bagi studi bahasa Al-
Qur’an: yaitu bahwa pemetaan antara bentuk ekspresi (retoris) dan modus signifikasi (semiotik) 
dapat menjadi dasar untuk merumuskan tafsir yang lebih proporsional, kontekstual, dan responsif 
terhadap dinamika keilmuan kontemporer. 

 
 

DAFTAR  PUSTAKA 

‘Ashur, I. (1984). al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. Dār al-Tunisiyyah. 

Abdul-Raof, H. (2010). Schools of Qurʾanic exegesis: genesis and development. Culture and 
Civilization in the Middle East. 

Al-Azami, M. (2020). Signs, Symbols, and Meaning in the Qur’an. Islamic Studies Journal, 59(2), 201–
225. 

Al-Qurtubi. (1964). Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an (A. al-B. I. Atfayish (ed.)). Dar al-Kutub al-Misriyyah. 

Al-Ryahneh, F. M. (2024). Scientific Research Methodologies in Advanced Quranic Studies: 
Challenges and Ways of Development. Journal of Ecohumanism, 3(7), 3834–3843. 

Al-Zamakhsyari. (1987). al-Kasysyāf ‘an Ḥaqā’iq Ghawāmiḍ al-Tanzīl. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Amirabadifarahani, F., & Tajlil, J. (2024). Quantitative and qualitative content analysis of the use 
of Quranic verses in Mursada Abad. Journal of Prose Studies in Persian Literature, 27(55), 31–66. 

Arifuddin, A. (2021). Teori Nazhm Abdulqāhir Al-Jurjanī Dalam Dalā’ilu ‘L-I’jāz Dan Pengaruhnya 
Terhadap Perkembangan Ilmu Ma’ānī. Center Of Middle Eastern Studies (Cmes), 7(2), 140–153. 

Barthes, R. (2013). Mythologies. Vintage. 

Barthes, R. (2018). Mitologi. Kreasi Wacana. 

Caputo, J. D. (1988). Radical hermeneutics: Repetition, deconstruction, and the hermeneutic project. Indiana 
University Press. 

Chandler, D. (2017). Semiotics: The Basics (3rd ed.). Routledge. 

Dayu, B. S. A., & Syadli, M. R. (2023). Memahami konsep semiotika ferdinand de saussure dalam 
komunikasi. LANTERA: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 1(2), 152–164. 

De Saussure, F. (2021). Kuliah Umum Linguistik. Ircisod. 

Duderija, A. (2019). Beyond Literalism: Barthesian Semiotics and Gendered Readings of the 
Qur’an. Journal of Feminist Studies in Religion, 35(1), 82–105. 

Fanani, F. (2013). Semiotika strukturalisme saussure. Jurnal The Messenger, 5(1), 10–15. 

Haq, F. M., Fatmawati, F., & Amin, A. R. (2024). Analisis Komprehensif Lafaz Sharih Dan Kinayah: 
Makna, Penerapan Dalam Nash, dan Implikasi Hukumnya. Media Hukum Indonesia (MHI), 
2(4). 

Idfi, M. W. (2024). Penerapan Sharih dan Kinayah dalam Perceraian. Sakena: Jurnal Hukum Keluarga, 
9(2), 46–55. 

Jaffer, T. (2014). Fakhr al-Dīn al-Rāzī on the Soul (al-nafs) and Spirit (al-rūḥ): An Investigation into 
the Eclectic Ideas of Mafātīḥ al-ghayb. Journal of Qur’anic Studies, 16(1), 93–119. 



Kināyah Dan Ṣarīḥ Dalam Penafsiran Al-Qur’an... 
 

Basha’ir: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir [153] 

Mawardi, M. M. S., & Bustami, Z. (2023). Ijtihad Bayani Sebagai Metode Penemuan Hukum Islam. 
Jurnal Hukum Respublica, 22(2). 

Miller, C. (2003). Variation and change in Arabic urban vernaculars. In Approaches to Arabic dialects 
(pp. 177–206). Brill. 

Mir, M. (1986). Coherence in the Qur’an. A Study of Işlāhīs concept of Nazm in Taddabur-i Qur’an. 
Indianapolis: American Trust Publications. 

Nurfazri, N. E., & Ardiansyah, M. L. (2025). Isti’arah At-Tashrihiyyah Wal-Makniyyah, Isti’arah Al-
Ashliyyah Wat-Taba’iyyah: Analisis Konseptual Dan Retoris Dalam Teks Arab Klasik Dan 
Modern. Jurnal Intelek Insan Cendikia, 2(5), 10354–10367. 

Peirce, C. S. (2018). Collected Papers of Charles Sanders Peirce (Issue v. 7). Belknap Press of Harvard 
University Press. 

Peirce, C. S. (2019). Writings on Signs: Semiotic Philosophy Texts. MIT Press. 

Tahir, M., & Syatar, A. (2024). Kajian Lafaz Dari Segi Penggunaan Makna Sharih Dan Kinayah 
(Makna Penerapan Dalam Nash Dan Implikasi Hukumnya). Jurnal Tafsere, 12(1), 72–85. 

Wadud, A. (1999). Qur’an and woman: Rereading the sacred text from a woman’s perspective. OUP Us. 

Younes, M. (2022). Icon, Index, and Symbol in Qur’anic Narratives. Arabica, 69(4), 421–448. 


